## **DOPPIOZERO**

## Leggenda del curatore-eroe

Michele Dantini

14 Novembre 2011

Pubblichiamo questo testo in occasione del Convegno Harald Szeeman in context che si inaugura oggi alla Fondazione Querini Stampalia (Venezia).

Non  $\tilde{A}$ " forse  $\cos \tilde{A} \neg$  ovvio stabilire che la dimensione figurativa, visiva, nasca come immagine pura e semplice e non abbia invece lâ??implicita e intima necessit $\tilde{A}$  di descriversi, la vocazione a trovare unâ??altra forma pi $\tilde{A}^1$  definitiva di s $\tilde{A}$  $\mathbb{C}$ .

Giulio Paolini, Breve storia del vuoto in tredici stanze, 1988

Nel prendere parte ad unâ??inchiesta sulla â??crisiâ?• della critica sollecitata da Francesco Vincitorio per Notiziario di arte contemporanea, rivista di cui il critico romano Ã" direttore, Germano Celant formula nel novembre 1970 alcune tesi sulla â??critica acriticaâ?• destinate a suscitare ampia eco[1]. Impegnato nel processo di internazionalizzazione del movimento cui ha dato nome e recente curatore della mostra Conceptual Art, Arte Povera, Land Art alla Galleria civica dâ??arte moderna di Torino, Celant prende posizione contro la proliferazione di punti di vista e si pronuncia a favore di una critica che, deposta la pratica dellâ??interpretazione, sia â??raccoltaâ?•, â??archiviazioneâ?•, â??registrazioneâ?•. Trae spunto dal recente saggio di Susan Sontag, Against Interpretation, e invoca silenzio. â??Lâ??arte contemporaneaâ?•, scrive, â??in questo momento chiede di essere lasciata in pace, non vuole essere ridotta a parole..., non vuole intervenire o offrire una lettura del mondo, non si pone in chiave moralisticaâ? [2]. Pedagogia e â??mediazioneâ?• culturale sono obiettivi polemici, come in Arte povera o Appunti per una guerrilla, entrambi del 1967. Se considerato sullo sfondo dei precedenti testi â??politiciâ?•, tuttavia, Per una critica acritica propone unâ??immagine deconflittuale dei nuovi orientamenti e contribuisce al restyling â??magiconaturalistico� già caratterizzante il volume Arte povera, apparso nel 1969[3]. Vale la pena tornare oggi a considerare lâ??intevento di Celant e ancor più lâ??intera discussione per cogliere un raro momento collegiale nella storia della critica dâ??arte italiana, decisivo eppure poco frequentato. Critici di differente generazione e orientamento ideologico, da Carla Lonzi a Marisa Volpi e Tommaso Trini, da Augusto Natali a Piero Raffa, da Luciano Caramel a Vittorio Fagone e Italo Tomassoni, prendono parte a un tentativo di elaborazione e messa a fuoco. Emergono tuttavia, anzi per più versi sâ??impongono, punti di vista non riconducibili alle ragioni di una??appartenenza comune. La??intreccio tra critica da??arte e mobilitazione civile che caratterizza storicamente il modernismo italiano - la tradizione del â??laicismo liberaleâ?•, per citare Giulio Carlo Argan - si dissolve per la difficoltA dei partecipanti di accordarsi in merito a un progetto storico, politico, sociale condiviso, in definitiva unâ??idea di â??paeseâ?•. A professare le ragioni civili della critica restano, sulle pagine del *Notiziario*, lâ??anziano e compostissimo Ragghianti e il giovane Fossati, pure attestati su posizioni ideologicamente divergenti[4]. Non Ã" chiaro quale debba essere il contesto di

â??legittimazioneâ?• né se sussistano necessità di â??mediazioneâ?•[5]. Per di più, osserva Trini, sbrigative liquidazioni dellâ??avversario prevalgono su argomentazioni controllate e riflessive[6]. Perfino i dizionari urtano lâ??uno contro lâ??altro scoprendo divisioni profonde, che travalicano ambiti professionali e discussioni di metodo. Lâ??intervento di Lonzi, *La critica Ã" potere*, desta particolare sconcerto[7]. Orientato in senso antiteorico, insiste sul primato dellâ??â??intuizioneâ?• e oppone â??una condizione di autenticità â?• alla â??ricerca di potere, di persuasioneâ?•[8]. In polemica con politiche culturali dettate da segreterie di partito e â??stupidità del criticoâ?•[9], apre una falla nel fronte â??progressistaâ?• e mostra incipienti lacerazioni storiche, ideologiche, di *gender*.

## Sontag?

Datato 1964, Against Interpretation confluisce nella raccolta di saggi dallo stesso titolo apparsa nel 1966 e destinata a unâ??ampia circolazione internazionale. Sontag scrive il breve testo di getto, in un periodo dâ??intensa sperimentazione e scoperta di sé, caratterizzato, come provano annotazioni pressoché quotidiane in taccuini e diari, dal costante riferimento alle arti figurative contemporanee, alle arti del corpo, al cinema e al romanzo sperimentale francese. Ã? soprattutto Jasper Johns, con il ricorso a immagini preesistenti, bandiere, bersagli, mappe o alfabeti, a dischiuderle la comprensione dei nuovi orientamenti, â??freddi, disumanizzatiâ?•, e a iniziarla a quelle che lei stessa chiamerà le â??estetiche del silenzioâ?•. Dedica a Johns osservazioni brillanti, segretamente tentate dal sublime. â??Ogni epocaâ?•, scrive nel 1965 in un appunto privato, â??ha la sua fascia anagrafica rappresentativa - per noi Ã" la giovinezza. Lo spirito del tempo Ã" essere distaccati. Gioco... sensazioni... apoliticità â?•. E ancora: â??ciò che si prova davanti a un quadro o a un oggetto di Johns potrebbe assomigliare a ci $\tilde{A}^2$  che si prova per le *Supremes*...Duchamp dipinto da Monetâ?•. Pittura e scultura, agli occhi di Johns, esistono per se stesse e a partire da se stesse. Sontag apprezza lâ??atteggiamento ironico del pittore, il suo orientamento a immagini elusive malgrado lâ??apparente quotidianità dei motivi, lâ??avversione ai critici modernisti della precedente generazione, come Clement Greenberg, sentenziosi e pedagogici, fortemente politicizzati, di cui Johns si fa esplicite beffe almeno in unâ??occasione.



Jasper Johns, Il critico vede, 1961

La polemica â??contro lâ??interpretazioneâ?• diviene meglio comprensibile se collocata sullo sfondo appena considerato, e ha delicati caratteri propedeutici. Lâ??autrice non intende in nessun modo portare obiezioni distruttive, piuttosto scoraggiare lâ??eccesso di commento e discorso secondario. â??Oggi decisamente non abbiamo bisogno di assimilare lâ??arte al pensiero né (ancor meno) alla cultura... Ã? invece importante ritrovare i sensi. Dobbiamo imparare a *vedere* di più, *ascoltare* di più, *sentire* di piùâ?•[10]. Il saggio si conclude in maniera propositiva, con lâ??impostazione di nuovi compiti critici (Sontag si pronuncia a favore di una critica antidottrinaria, che preservi â??trasparenzaâ?• e produca â??riduzioneâ?•) e lâ??abbozzo di un indirizzo interpretativo che trova applicazione già nel volume successivo, *Styles of Radical Will*, pubblicato nel 1969[11].

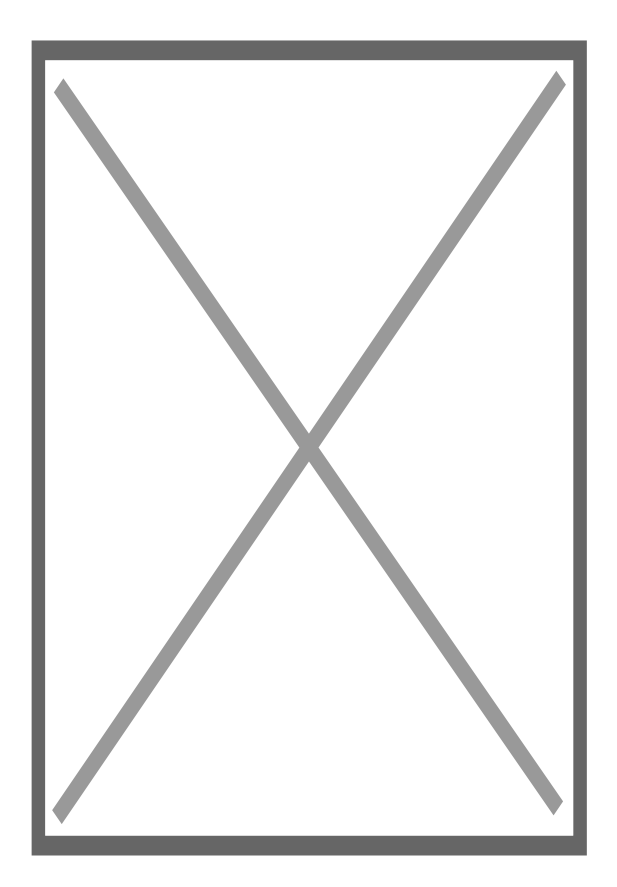
Nel richiamare *Against Interpretation* in epigrafe, Celant privilegia lâ??argomento distruttivo, solo preliminare in Sontag, e ne fa il senso esclusivo del testo[12]. In nessunâ??altra parte di *Per una critica acritica* corregge la distorsione, né riporta i contributi più recenti della critica americana a una teoria (che potremmo chiamare deculturale) dellâ??interpretazione. Agli occhi del critico genovese occorre senzâ??altro rigettare â??giudizioâ?• e â??pettegolezzoâ?• per affiancare lâ??attività degli artisti in modi â??compliciâ?•: iniziative curatoriali, documentarie e archivistiche, afferma con qualche enfasi, trasformano lâ??attività critica in â??azioneâ?• e â??eventoâ?•. Non mancano argomenti a favore della posizione, offerti in primo luogo da artisti cui molti, al tempo, guardano o possono guardare. Duchamp, Johns e Beuys, ipotizziamo, orientano Celant almeno quanto Sontag. Sono note le performance fotografiche duchampiane con tonsura in forma di stella cometa, ed è probabile che le bandiere americane di Johns si riferiscano ad esse molto più che ad unâ??â??iconaâ?• patriottica della cultura di massa (o a circostanze autobiografiche cui Johns si è sempre riferito vagamente)[13].





Jasper Johns, Bandiera, 1954-1955, New York, MoMA.

Nellâ??uno e nellâ??altro caso lâ??artista dichiara lâ??esigenza di raccoglimento, pausa o silenzio e mostra di affidare la propria attività a un ritmo mai predeterminato, intermittente. Alla svolta in senso magicoritualistico di Celant contribuisce in misura decisiva, tra 1969 e 1970, la conoscenza di Beuys, artista la cui affermazione in ambito internazionale matura tra le due *Dokumenta* del 1964 e del 1968 ed Ã" legata a performance (o â??azioniâ?•) volte a produrre la crisi del linguaggio.



Joseph Beuys, *Wie man dem toten Hasen die Bilder erkl*ärt [Come spiegare i quadri a una lepre morta], 1965, Galerie Schmela, Dù⁄4sseldorf, novembre 1965

Il tema del â??silenzioâ?• introduce lâ??altro dellâ??â??ascoltoâ?•, preliminare a ogni salda conoscenza: se Duchamp si distacca ironicamente da attitudini egodirette in arte, Johns e Beuys sfidano la presunzione di onniscienza pur senza avocare a sé in modo esclusivo i compiti dellâ??intepretazione.

Le esortazioni al â??silenzioâ?• Dada, New Dada o Fluxus si rivolgono virtualmente a tutti quanti detengono posizioni di autorit\(\tilde{A}\) e facolt\(\tilde{A}\) di \(\tilde{a}\)? parola\(\tilde{a}\), dunque di selezione. Valgono per il critico istituzionale tanto quanto per il curatore, il poeta o la??archivista militante. Celant appare tuttavia singolarmente parziale quanto al punto. Coglie al volo, A" evidente, lâ??opportunitA offertagli dalle proteste di Sontag per sbalzare in chiave eroica lâ??attività del critico-curatore a tutto svantaggio di professionalità e competenze di altro genere: modello riconosciuto Ã" Harald Szeemann, alla cui predilezione per pratiche espositive instabili e â??processualiâ?• rimanda lâ??argomento celantiano dellâ??â??immediatezzaâ?•. La crescente impopolaritÃ della critica accademica in Italia favorisce il proposito polemico, ma la contesa ha costi culturali rilevanti[14] . Lâ??interpretazione Ã" sacrificata a una competizione tra ruoli che non conosce equivalenti altrove, e lâ??esperienza estetica si ritrae dalla sfera pubblica[15]. Vengono meno gli scambi di ruolo avviati, sul finire degli anni Cinquanta, da artisti come Manzoni e Castellani con la creazione di riviste e la??apertura di gallerie e si torna a stabilire una rigida gerarchia di compiti e attribuzioni. Eccettuati Fabro in una??intervista rilasciata a Lonzi nel 1966 (prima dunque del varo di Arte povera)[16] e Paolini in una serie di disegni dei primi anni Settanta sul tema della â??descrizioneâ?•[17],ben pochi tra gli artisti dellâ??Arte povera mostrano interesse a prendere parte al discorso critico (e politico-culturale) o contribuire a una sua maggiore efficacia. Il â??silenzioâ?• sembra essere in questo caso una clausola sistemica piuttosto che un atto di autodeterminazione: si estende ben al di l\tilde{A} dell\tilde{a}??\tilde{a}??\tilde{o}dio\tilde{a}?\tilde{e}vocato pubblicitariamente.

| 5  | 3  | 8 | 9' | E  | 9  | 7 | k  | 7  | t | Er | Į  | 7 | ł  | 8  | 9  |
|----|----|---|----|----|----|---|----|----|---|----|----|---|----|----|----|
| 7  | 7  | Э | 4  | t  | 9  | 4 | 9  | 9  | 3 | 8  | 9  | # | 0  | &  | 5  |
| S  | 6  | 3 | 1  | 9  | t  | 5 | 7  | 8  | z | 1  | ×  | C | ~  | 16 | 87 |
| €  | 9  | 4 | 4  | Z  | ×  | 6 | ŧ  | ۶  | 6 | *  | +  | 2 | Q. | 20 | 7= |
| 7  | 5  | 7 | 8  | ť  | 7  | 1 | B  | a  | æ | 0  | 25 | L | æ  | 0  | C  |
| (  | K  | a | F  | کم | 7  | 0 | d  | +  | G | 9  | 7  | T | N  | 7  | +  |
| h  | 3  | 6 | ø  | æ  | £  | ٤ | 6  | 8  | る | 6  | っ  | ь | ^  | 4  | 6  |
| +  | 6  | Z | 8  | v  | 8  | 6 | ć  | ~  | А | R  | (  | 8 | 8  | 8  | 6  |
| 1  | 5  | a | t  | t  | re | 7 | ć  | F  | Q | 2  | R  | 3 | 4  | 4  | +  |
| É  | F  | E | u  | 7  | n  | Ę | Ø  | 27 | 6 | 1  | 7  | 4 | n  | 9  | 6  |
| 4  | 6  | 1 | K  | 7  | a  | a | 7  | e  | a | rl | 2  | 4 | 6  | 6  | 4  |
| 71 | 4  | 6 | 4  | 6  | R  | 3 | X  | 4  | 2 | ts | -6 | 7 | 4  | H  | 3  |
| 6  | 6  | 5 | K  | n  | E  | 4 | t  | le | 9 | 9  | 7  | 4 | ٤  | 5  | t  |
| Ŕ  | 6  | も | ć  | 9  | 3  | t | -6 | 8  | 5 | 6  | x  | R | Ŋ  | 6  | 4  |
| 5  | 0  | 8 | 乙  | 0  | 4  | 6 | 8  | ア  | c | 9. | 9  | U | 6- | x  | 2  |
| 2  | 1C | e | 2  | -  | 5  | 6 | 4  | t  | 1 | 6  | 2  | ъ | T  | o  | 7  |

Giulio Paolini, *Ennesima. Appunti per la descrizione di sei disegni datati 1975*, #5, 1975 (serie di 6 stampe offset raccolte in cartella, tiratura in 1000 esemplari, Yvon Lambert, Parigi).

Lâ??appropriazione di Sontag in *Per una critica acritica* Ã" strumentale e sommaria, resa fallace da attitudini autocelebrative e dal generico estremismo moralistico. Manca per di più il corretto riconoscimento di tradizioni interpretative avverse alla riduzione della critica dâ??arte a â??ideologiaâ?• o storia della cultura, anche se proprio in Italia esistono esempi eccellenti in tal senso[18]. Appare tuttavia inopportuno, a distanza di decenni, ridursi allâ??indignata riprovazione di quanti, al tempo, liquidano la â??boutade da cui ha preso avvio la discussioneâ?•[19]. La questione non Ã" filologica: la citazione esterofila interessa al più sotto profili di sociologia della cultura (o di storia del packaging culturale) e attesta unâ??opportunistica subalternità alla cultura americana contemporanea. Vale però la pena staccarsi da considerazioni di merito, provare a collocare *Per una critica acritica* nel contesto italiano del tempo e formulare congetture sulle strategie cui risponde.

Lonzi e Maurizio Calvesi sono riferimenti importanti per Celant, entrambi peraltro riconosciuti - la prima esplicitamente in *Per una critica acritica*[20]. Occorre tuttavia delimitare e stabilire specificità delle relazioni. Lâ??interesse di Celant per lâ??attività di ricerca e documentazione di Lonzi Ã" indubitabile: le interviste pubblicate dalla giovane critica su MarcatrÃO, rivista di cui Celant Ã' segretario di redazione, e confluite in *Autoritratto* sono modello deautoriale e di â??critica acriticaâ?•. Lâ??attività critica e ricognitiva si accompagna, in Lonzi, alla convinzione circa lâ??esistenza di unâ??â??affinità â?• tra giovani, donne e artisti[21]. Il tema della â??differenzaâ?• si ripresenta nellâ??esaltazione celantiana dellâ??â??artistasciamanoâ?•, ma Ã" giocato stavolta in chiave egemonica. Lâ??eroe culturale si caratterizza per il ricorso alla violenza simbolica, non per una qualche vulnerabilit\( \tilde{A} \) . Comune a Lonzi e Celant l\( \tilde{a} \)??obiettivo polemico: tanto il profilo professionale della critica dâ??arte quanto le retoriche guevaristiche e macho-marxiste[22]che accompagnano il lancio della?? Arte povera si consolidano nel riferimento negativo a Argan critico e â??ideologoâ?•. Riconosciute le contiguitÃ, sembra perÃ<sup>2</sup> opportuno misurare le distanze. Lâ??attività di Lonzi, pure segnata dalla profonda cesura che si produce con la??abbandono della critica da??arte, A." caratterizzata dal costante rifiuto del mito culturale, inteso come merce dequalificata di una??industria culturale posta al servizio dellà??egotismo patriarcale[23]. Con determinazione, invece, Celant interpreta il proprio ruolo critico-curatoriale alla stregua di produttore di miti - i miti della??a??artista-sciamanoa?•, ad esempio, del â??curatore-eroeâ?• o del â??nodo Arte poveraâ?•[24]. La strategia mitografica Ã" deliberata, consegue a scelte accorte e ripetute nel tempo, ha interlocutori nazionali e internazionali riconoscibili e per più versi costituisce la cifra distintiva di unâ??attività influente e longeva[25]. Celant non desiste dallâ??epos neppure quando, o tantomeno quando, si professa storico del movimento Arte povera, dopo il 1971, dichiarando conclusa in perdita lâ??epoca delle â??guerrillasâ?•: manca una riflessione specifica sul ruolo di artisti e curatori nella costruzione del â??mito culturaleâ?•, pure denunciato[26]. Le retoriche controculturali si accompagnano invariabilmente a identificazioni narcisistiche e proiettive dei responsabili della â??reificazioneâ?•, di volta in volta il critico accademico, la societÃ, il â??sistemaâ?•: lâ??â??altroâ?• [27].

Meno conclamato Ã" il contributo che Calvesi sembra avere dato a opzioni di metodo e narrazioni eroicizzanti o regressive: eppure temi e preferenze di una mostra come *Fuoco, Immagine, Acqua, Terra*, tenutasi alla galleria Lâ??Attico di Roma nel giugno 1967 e co-curata da Calvesi, confluiscono nella pubblicistica celantiana successiva[28]. Allievo di Venturi allâ??università La Sapienza di Roma, Calvesi Ã" interprete di un rinnovamento critico e metodologico che si compie, nella cultura italiana, tra 1964 e 1965, accompagnato dalla pubblicazione di *Le due avanguardie*[29]. Tra i testi critici più importanti della seconda metà del decennio assieme a *Autoritratto* di Lonzi, *Le due avanguardie* Ã" dedicato alla ricostruzione della vicenda futurista e al tempo stesso alla trattazione dei rapporti tra prima e seconda avanguardia. â??Ciò che fondamentalmente diversifica la seconda [avanguardia] dalla primaâ?•, afferma Calvesi, â??Ã" il fatto di avere alle spalle lâ??esperienza multiforme e in qualche caso già esauriente della prima; onde la finalità della provocazione, della sorpresa, dello scandalo, o infine la polemica contro le presunte finalità costituite dellâ??arte tradizionale sono o dovrebberoessere assentiâ?•[30]. I riferimenti contemporanei di Calvesi sono, con New Dada e Pop, di cui Ã" estimatore (in chiave sociologica), Schifano e Pascali, cui il critico rimanda nel sostegno accordato a unâ??arte deculturale, che torni a congiungersi alla â??vitaâ?•. Schifano in

particolare, per Calvesi, riattiva lâ??ereditĂ futurista intrecciandola alla contemporaneitĂ Pop, che Calvesi definisce â??di reportageâ?•, tornando a interpretare una specificitĂ (se non un primato artistico) italiano in anni di veementi polemiche sullâ??affermazione internazionale dellâ??arte americana. â??Il quadro [Pop] comunica liberamente con la vita, interferisce nel suo flussoâ?•, scrive Calvesi nellâ??introduzione alle *Due avanguardie*. â??Tutto ciò porta la pittura sullâ??orlo di una dissoluzione... Al tempo stesso la pittura ne riceve nuovo ossigenoâ?•[31]. Le connessioni esistenti tra Schifano e Pascali sono sottostimate nella storiografia poveristica, sin troppo impegnata a stabilire demarcazioni meramente tecniche o di pratica espositiva tra prima e seconda metĂ del decennio. Eppure, per Calvesi, già nel 1963 Schifano Ã" lâ??artista che ritrova lâ??istanza primaria, la â??vitaâ?•, cui accostarsi al di là e contro â??programmi ideologici o vagheggiamenti puro-visibilisticiâ?•[32].

La polemica contro Argan, appena dissimulata nel passaggio citato, orienta *Le due avanguardie* e risulta influente sulla critica dâ??arte italiana successiva. Ã? portata in modo sommesso, anche se fermo: prevalgono, in Calvesi, ragioni che possiamo considerare affettive, di deferenza e stima personali per il critico più anziano. Sotto il profilo del metodo *Le due avanguardie* prefigura lâ??attività di Celant e le tesi di *Per una critica acritica*: se ne distanzia tuttavia per i requisiti di memoria storiografica e cura espositiva, se non di brillantezza. In nessun caso Ã" considerata, da parte di Calvesi, lâ??eventualità di una soppressione *tout court* dellâ??interpretazione o dei criteri storico-filologici ad essa connessi. â??Ã? il corpo elastico dellâ??esperienza esteticaâ?•, leggiamo nellâ??introduzione, â??a comportare oscillazioni a prima vista anche sconcertanti,... Ã" vano opporre il veto di scelte ideologiche preconcette. Ã? anche per questo che io mi pronuncio per una critica che segua lâ??arte, che dei suoi sviluppi se ne stia in vigile attesa, per coglierli con lo scatto e la tempestività di cui può disporre, senza intenzione, a nessun livello, di dirigerla; ed Ã" ancora per questo che... Ã" da condividere, oggi, lâ??affermazione di Baudelaire... che la critica debba essere passionale e parzialeâ?•[33].

| [1] Germano Celant, Per una critica acritica, in: Nac, 1, ottobre 1970, pp. 29-30. Celant pubblica una prima |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| e ridotta versione del saggio su Casabella nel dicembre 1969 (Per una critica acritica, in: Casabella, 1969, |
| 343, pp. 42-44).                                                                                             |

- [2] ibid., p. 29.
- [3] Germano Celant, *Arte povera*, Mazzotta, Milano 1969. Sulla plasticità delle narrazioni poveristiche cfr. Lara Conte, *Materia, corpo, azione. Ricerche artistiche e processuali tra Europa e Stati Uniti 1966-1970*, Electa, 2010, p. 243 e ss.
- [4] Carlo Ludovico Ragghianti, *Postilla*, in: *Nac*, 3, marzo 1971, 3, pp. 3-4; Paolo Fossati, *Il poi viene dopo*, in: *Nac*, 2, febbraio 1971, p. 4.

- [5] Se Ã" il â??mercatoâ?•, ci si chiede, a creare fama e costruire carriere, quale può essere il ruolo della critica? Per le posizioni anti-mercato emerse nel corso della discussione cfr. Aurelio Natali, *Se la critica tace*, in: *Nac*, 2, novembre 1970, pp. 4-5; Marisa Volpi, *Critici si nasce*, in: *Nac*, 3, dicembre 1970, pp. 4-5; ibid., Piero Raffa, *Consigli minimi alla critica*, p. 7; Luciano Caramel, *Critica come cooperazione*, in: *Nac*, 1, gennaio 1971, pp. 5-6; Italo Tomassoni, *Per una critica reazionaria*, in: *Nac*, 2, febbraio 1971, pp. 5-6; ibid., Vittorio Fagone, *Seduzioni/sedizioni*, in: *Nac*, febbraio 1971, pp. 6-7.
- [6] Tommaso Trini, Critica e identitÃ, in: Nac, 1, gennaio 1971, p. 4.
- [7] Carla Lonzi, *La critica* Ã" *potere*, in:*Nac*, 3, dicembre 1970, p. 5. Per reazioni e commenti cfr. Tommaso Trini, *Critica e identit*Ã, cit., p. 4; Luciano Caramel, *Critica come cooperazione*, cit., p. 5; Paolo Fossati, *Il poi viene dopo*, cit., p. 4; Carlo Ludovico Ragghianti, cit., p. 4. Fossati non si astiene dal formulare sarcasmi: lo contraria il frequente ricorso al termine â??intuizioneâ?•, che trova (e di fatto Ã") â??neo-spiritualisticoâ?•. Nomina ipotetici riferimenti lonziani (â??Sedlmayer, Zolla, Ceronettiâ?•) come membri di unâ??efferata congiura. Sparsi accenni sui temi lonziani della â??purezzaâ?•, â??santità â?• e â??piccola verità â?• in Maria Luisa Boccia, *Lâ??io in rivolta*, La Tartaruga, Milano 1990, p. 151 e ss. Sullâ??interesse lonziano per â??i libri autobiografici di santeâ?• cfr. Maddalena Disch e Laura Iamurri, *Nota sullâ??immagine di copertina*, in Carla Lonzi, *Autoritratto* (1969), et al./edizioni, Milano 2010, pp. 303-306.
- [8] Carla Lonzi, *La critica*  $\tilde{A}$  potere, cit., p. 5.
- [9] Lonzi non rifiuta le tesi di Celant, ma le accoglie con una qualche distaccata regalitÃ, come conferma di proprie posizioni precedenti. Rigetta peraltro schieramenti e â??poeticheâ?•, anche le più recenti. La polemica contro la critica come forma di â??dominioâ?• non Ã" nuova. Lâ??â??idealtipoâ?• del â??criticoâ?• istituzionale conserva agli occhi di Lonzi il volto di Argan. Sullo scontro tra Lonzi e Argan cfr. Michele Dantini, â??Ytalya subjectaâ?•. Narrazioni identitarie e critica dâ??arte 1937-2009, in: Gabriele Guercio e Anna Mattirolo (a cura di), Il confine evanescente. Arte italiana 1960-2010, Electa|Maxxi, Milano 2010, pp. 263-72.
- [10] Susan Sontag, *Against Interpretation*, in *Against Interpretation and Other Essays* (1966), Penguin, Londra 2009, p. 14.
- [11] ibid.:  $\hat{a}$ ??nostro compito non  $\tilde{A}$ " quello di trovare quanto pi $\tilde{A}$ 1 possibile significato in un $\hat{a}$ ??opera d $\hat{a}$ ??arte, n $\tilde{A}$ © tantomeno di spremere dall $\hat{a}$ ??opera pi $\tilde{A}$ 1 significato di quanto essa in effetti contenga. Nostro compito  $\tilde{A}$ " di focalizzare l $\hat{a}$ ??interpretazione per tornare a vedere la cosa stessa $\hat{a}$ ?•.

[12] â??La nostra Ã" una delle epoche in cui lâ??idea dellâ??interpretazione Ã" generalmente reazionaria e soffocanteâ?•, insorge Sontag nel passaggio citato in *Per una critica acritica*. â??Come le esalazioni dellâ??automobile e dellâ??industria pesante inquinano lâ??atmosfera, così le emanazioni delle interpretazioni artistiche avvelenano oggi le nostre sensibilità . In una cultura dove il problema ormai endemico Ã" lâ??ipertrofia dellâ??intelletto a scapito dellâ??energia e della capacità sessuale, lâ??interpretazione Ã" la vendetta dellâ??intelletto sullâ??arteâ?•. Per una storia degli orientamenti ambientalistici e il dibattito su ecologia e â??naturaâ?• nella cultura americana degli anni Sessanta cfr. Michele Dantini, *Arte contemporanea, ecologia, sfera pubblica. Per una nozione ampia e integrata di â??ambienteâ?*•, Electa Mondadori, Milano 2008, pp. 85-107.

[13] Le performance duchampiane con tonsura in forma di stella cometa rimandano a temi tuttà??altro che desueti nelle cerchie orfiche che il giovane Duchamp frequenta in giovinezza e da cui prende le mosse, cioÃ" il "silenzioâ?• d'artista (inteso come sospensione e autointerrogazione) e la riflessione sulla propria attivitÃ, destinata a trovare forma allegorica. Esiste dunque un Duchamp che riflette sullâ??origine pre-sociale e preculturale dellâ??arte: la sua attività non Ã" descrivibile in termini esaurienti con il ricorso alla categoria della provocazione. Nel 1967, tuttavia, alla data cui risalgono i primi testi sullâ?? Arte povera, la ricezione celantiana di New Dada e Pop Ã" esclusivamente sociologica: al pari di molti altri, in Italia (ma non Lonzi), il critico guarda ai pi $\tilde{A}^1$  recenti orientamenti americani (e a Duchamp, che ne  $\tilde{A}$ " considerato lâ??origine) attraverso due decisive mediazioni continentali, quella novorealistica (orientata ai â??materiali) e l'altra, persino più decisiva, neoavanguardistica, costruita attorno a propositi di â??aggressioneâ?• dellâ??istituzione culturale. Celant appare particolarmente vicino a Sanguineti teorico e critico dâ??arte. I temi del â??terroreâ?• o della â??tautologiaâ?• (nel senso brechtiano dello straniamento) traggono origine dallâ??interpretazione sanguinetiana di Alberto Burri (il testo sanguinetiano su Burri, apparso su Marcatré nel 1964 (6|7), A" oggi ristampato in Edoardo Sanguineti, Cultura e realtA, a cura di Erminio Risso, Feltrinelli, Milano 2010, pp. 221-227. Per Sanguineti interprete di Burri cfr. Michele Dantini, Edoardo Sanguineti critico dâ??arte, in: Il Giornale dellâ??arte online).

[14] Cfr. Michele Dantini, â??Ytalya subjectaâ?•. Narrazioni identitarie e critica dâ??arte 1937-2009, cit., pp. 264-272.

[15] Cfr. Germano Celant, *Per una critica acritica*, cit., p. 29: â??il critico... non sembra più credere nel moralismo del suo oggetto,... ma credere nellâ??estrema moralità del proprio fare e agireâ?•. Lâ??affermazione sposta sì la dimensione politica dellâ??arte dallâ??ambito (realistico-sociale) dei â??contenutiâ?• allâ??ambito dei processi di produzione, ma interpreta questi ultimi in termini fideistici e autoreferenziali (lâ??â?•estrema moralità del proprio fare e agireâ?• critico). Per una recente rivendicazione della filologia in chiave critica e di teoria culturale radicale cfr. E. W. Said, *Humanism and Democratic Criticism*, Columbia University Press, 2004; trad. it. *Umanesimo e critica democratica*, Il Saggiatore, Milano 2007. La *Seconda considerazione inattuale* nietzscheana, *Dellâ??utilità e il danno della storia*, pubblicata nel 1874, è il modello teorico-critico cui Said si richiama esplicitamente. Sul tema Michele Dantini, *Genealogie. Critica, storiografia e cosmopolitismo decoloniale*, in Michele Dantini, *Arte contemporanea*, *ecologia e sfera pubblica*, Aracne, Roma 2011, pp. 105-107.

[16] Carla Lonzi: intervista a Luciano Fabro, in: Marcatré, 1966, 19|20|21|22, p. 375: â??D. Per la tua mostra della primavera scorsa a Milano, hai scritto sul catalogo didascalie per ciascuna opera esposta. Rileggendo, mi accorgo che si tratta di pure e semplici descrizioni. Cosa intendevi suggerire allo spettatore? R. Veramente volevo suggerire di non prendere atteggiamenti particolari o convenzionali, semplicemente mettere il visitatore davanti a quello che vede. Di per sé non sarebbe una cosa necessaria se in genere avessi notato che le persone vedono come sono le coseâ?•.

[17] *Ennesima* pone ironicamente il tema della difficoltà di una â??descrizioneâ?• verbale di unâ??opera dâ??arte figurativa. Nel giocare con alfabeti inventati e scritture corsive, lâ??artista sembra optare progressivamente per una scrittura ideografica e non fonetica. Finisce così per suggerire che la â??descrizioneâ?• più accurata di unâ??immagine (o â??equivalenzaâ?•, in senso longhiano) Ã" quella che si autosopprime come testo funzionale per divenire essa stessa â??immagineâ?•. In modo analogo, la critica più efficace Ã" quella che abbandona la pretesa di decifrazione e controllo delle immagini e si fa arte, attraverso e oltre la filologia. Nel dibattito consegnato alle pagine di *Nac* sono Natali e Raffa a esprimersi sulla â??descrizioneâ?•: il primo la considera â??problema oggi assai secondarioâ?• (*Se la critica tace*, cit., p. 4), il secondo invece ne rivendica lâ??utilità (*Consigli minimi alla critica*, cit., p. 7).

[18] I riferimenti possibili sono molteplici, da Soffici a Longhi a Testori e il giovane Arbasino, dal Brandi prebellico a Villa e Arcangeli. La discussione Ã" caratterizzata dalla scarsità di riferimenti culturali, cui suppliscono in parte Ragghianti, Volpi e Trini. � evidente la difficoltà a estendere lâ??orizzonte della ricognizione e a valicare a ritroso la cesura storica costituita dal fascismo. Considerata lâ??offensiva sferrata da Celant alla critica di idee (e dunque direttamente o indirettamente alla scuola venturiana, da cui, allievo di Eugenio Battisti, lui stesso proviene), il silenzio lonziano su Longhi Ã" per più versi enigmatico. Reagisce forse alla tagliente indifferenza dello storico per tutto quanto Ã" â??quotidianoâ?• e â??biograficoâ?• e riflette una distanza crescente dal mondo dellâ??arte, i suoi dibattiti e i suoi rituali - disinteresse perfino piÃ<sup>1</sup> pronunciato di quanto Lonzi stessa nellâ??occasione lasci intendere. Consideriamo le date: La critica Ã" potere appare nel dicembre 1970, quando tanto il Manifesto di Rivolta femminile (pubblicato collettivamente, ma scritto da Lonzi) quanto Sputiamo su Hegel sono già apparsi ed Ã" in preparazione Assenza della donna dai momenti celebrativi della manifestazione creativa maschile. Sono gli scritti che avviano â??la presa di coscienzaâ?• datata da Lonzi stessa â??dalla primavera del 1970 ai primi del 1972â?•. La partecipazione al dibattito promosso da Nac deve apparire a Lonzi qualcosa come un compito postumo. La critica Ã" potere impegna peraltro parole chiave di un dizionario che non Ã" storico. Ragghianti suggerisce connessioni tra lâ??avversione di Longhi alla storia dellâ??arte intesa come storia culturale e la posizione â??intuizionisticaâ?• dellâ??ex allieva (Postilla, cit., p. 4). Su Longhi, Anna Banti e la proscrizione del â??quotidianoâ?• cfr. Marisa Volpi, *Un â??grido laceranteâ?•: idealizzazione e veritÃ*, in Enza Biagini (a cura di), Lâ??opera di Anna Banti, Olschki, Firenze 1992, pp. 191-197. Banti si esprime in maniera sprezzante sulla â??critica militanteâ?• in una lettera a Alberto Arbasino del febbraio 1962. La lettera Ã" pubblicata in Anna Banti, Lettere a Alberto Arbasino, Archinto, Milano 2006, p. 49.

[19] Piero Raffa, studioso di estetica e teorico culturale, interviene nel dibattito proprio per liquidare la â??boutade da cui ha preso avvio la discussione... Il senso delle quattro righe [di Sontag] citate da Celant Ã" lontano mille miglia da quello che egli ha scritto... Sontag possiede intelligenza da vendere: sarebbe ozioso... ricordarle che la semplice percezione delle opere Ã" già implicitamente interpretazione...â?• (*Consigli* 

minimi alla critica, cit., p. 7). Anche Aurelio Natali, al tempo critico dâ??arte di orientamento marxista-critico, interessato alla trasformazione o â??distruzioneâ?• delle culture popolari per effetto del â??dominio dei mezzi di comunicazione di massaâ?•, stigmatizza â??lâ??inclinare verso una posizione romantica che propone lâ??artista non nei termini di un uomo calato anchâ??egli nei condizionamenti della realtÃ, ma come figura magica, creatrice di veritÃ, di atti irripetibili, estranea al suo stesso tempo storicoâ?• (Se la critica tace, cit., p. 4).

[20] Per una critica acritica si chiude con una postilla di ringraziamenti e omaggi. Lâ??autrice di Autoritratto figura tra i modelli di â??critica come conservazione e catalogazione dei residui o tracce degli artisti o dei prodotti artisticiâ?•. Così stilizzata, lâ??attività di Lonzi accenna a ridursi alle dimensioni della cronaca o della conservazione intesa in senso tecnico-burocratico: agli occhi di Celant, Ã" evidente, il contributo di Lonzi non raggiunge le soglie dellâ??â?•eventoâ?•.

[21] â??Lâ??adesione agli artistiâ?•, scrive Lonzi su Nac, â??Ã" stata per me fin dallâ??inizio una sensazione di affinità a cui ho dato fiduciaâ?• ( $La\ critica\ \tilde{A}\ potere$ , cit., p. 6). Lâ??assunzione di partenza, rievocata in maniera sommessa in  $La\ critica\ \tilde{A}\ potere$ , vacilla già al momento della stesura di Autoritratto. Entra definitivamente in crisi nel 1970 con la mobilitazione in senso femminista e la scelta di una diversa comunità di appartenenza. Cfr. nota 14.

[22] Sul Sessantotto in chiave sessista cfr. Anna Bravo, *A colpi di cuore*, Laterza, Bari 2008. Lonzi Ã" tra le prime a sostenere che il movimento femminista non nasce grazie, ma contro il Sessantotto e lâ??ideologia.

[23] Cfr. Michele Dantini, Carla Lonzi, â??Vai pureâ?•, in: Alfalibri, 2, giugno 2011, pp. 10-11.

[24] Cfr. Germano Celant, *Knot Art*, in *The Knot Arte povera at P.S.1*, cat. esp., New York, P.S.1, ottobre|dicembre 1985, Torino, Allemandi 1985, rist. Carolyn Christov-Bakargiev (a cura di), *Arte povera*, Phaidon, Londra 1999,p. 229; trad. it. *Un nodo|Arte nodale* in Germano Celant, *Arte povera*, Allemandi, Torino 1985, pp. 8-14; *Unâ??arte nodale*, in Germano Celant, *Storia e storie*, Electa, Milano 2011, pp. 114-121. Con la metafora del â??nodoâ?•, morbida al punto giusto da non afferrare alcunché di filologicamente circostanziato, si compie il processo di autoistituzionalizzazione poveristica. La molteplicità delle differenze (tra artisti che non di rado si detestano, e che appaiono seguire ognuno percorsi radicalmente diversi), le cesure storiche, i complessi negoziati con contesti culturali né torinesi né italiani sono sacrificati al racconto mitografico di una Sacra famiglia, e le ragioni dellâ??esistenza di questâ??ultima sono poste al di là della discussione pubblica. A questa data la â??mediazioneâ?• storico-culturale Ã" ripristinata *de facto*: si chiude il tentativo celantiano di disgiungere la singola individualità artistica dalle semplificazioni sociologiche e dalle â??poeticheâ?• di gruppo.

[25] Gian Enzo Sperone riporta frammenti di conversazione di Castelli, e ricorda: â??Leo si occupava della nuova leggenda dellâ??arte americana... Però, paradossalmente non si impegnava soltanto con il genio squisitamente commerciale di un Vollard o di un Duveen, ma inventava altro, convinto comâ??era di essere al servizio di una grande causa. â??Noi creiamo miti su tuttoâ??[, affermava]. â??La mia responsabilità consiste nel creare miti a partire dal materiale che crea miti - questo, gestito con talento e fantasia, Ã" il mestiere del mercante, il mestiere che devo fare fino in fondoâ??â?• (in Annie Cohen Sohal, *Leo & C.*, Johan & Levi, Monza 2010, pp. 335-336). Appare significativo che nel breve testo pubblicato in occasione della mostra *Identit*é *italienne* (e in modo più esplicito in appunti manoscritti, non destinati alla pubblicazione) Lonzi prenda esplicite distanze da Celant ed esprima riserve sugli artisti â??in cui ho creduto, che ho scelto tra infiniti altri, che ho â??scopertoâ?? quando erano senza avvalli, senza curriculum, senza opere, quasiâ?• (Carla Lonzi, testo senza titolo in Germano Celant, a cura di, *Identit*é *italienne*. *Lâ??arte en Italie depuis 1959*, cat. esp., Centre Georges Pompidou, Paris, 7.9|25.6.1981, Centro Di, Firenze 1981, p. 31).

[26] Cfr. Germano Celant, testo senza titolo pubblicato in: *Domus*, 496, marzo 1971, p. 27, ristampato senza note in *Arte povera*. *Storia e storie*, Mondadori Electa, Milano 2011, p. 154; cit. anche in Carolyn Christov-Bakargiev (a cura di), *Arte povera*, Phaidon, Londra 1999. Mitografia e â??critica acriticaâ?• si intrecciano intimamente: per una critica della precoce â??museificazioneâ?• del contemporaneo cfr. Paolo Fossati, *Di cose accadute a Torino*, in Germano Celant, Paolo Fossati, Ida Gianelli (a cura di), *Unâ??avventura internazionale*. *Torino e le arti 1950-1970*, cat. esp., Castello di Rivoli, 5.2|25.4.1993, Charta, Milano|Firenze 1993, p. 33.

[27] Cfr. Germano Celant, *Una storia tra le storie*, in Germano Celant, *Storia e storie*, op. cit., pp. 19-20: lâ??argomento antiuniversitario, riformulato a distanza di decenni in assenza di elementari considerazioni sul mutamento sociale dellâ??università e in un momento di particolare vulnerabilità del diritto allo studio specie umanistico, finisce per collocarsi vicino a campagne di stampa denigratorie e politiche neoliberiste interessate a ridurre, con gli investimenti pubblici in ricerca e formazione, gli ambiti di partecipazione e discussione democratica.

[28] La mostra *Arte Povera - Im Spazio* si apre nel settembre 1967 alla galleria La Bertesca di Genova. Il primo testo di Celant dedicato al movimento risale alla stessa data.

[29] Maurizio Calvesi, *Le due avanguardie*, Lerici, Milano 1966, rist., con uguale titolo, Laterza, Bari 1971 (le citazioni nel presente saggio sono dalla ristampa).

[30] Le due avanguardie, op. cit., pp. 23-24.

[31] Le due avanguardie, op. cit., p. 37.

[32] ibid., p. 37; pp. 368-376.

[33] ibid., p. 41.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio  $\tilde{A}$ " grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e <u>SOSTIENI DOPPIOZERO</u>

