DOPPIOZERO

| eggenda del curator e-eroe

Michele Dantini
14 Novembre 2011

Pubblichiamo questo testo in occasione del Convegno Harald Szeeman in context che si inaugura oggi alla
Fondazione Querini Sampalia (Veneza).

Non e forse cosi ovvio stabilire che la dimensione figurativa, visiva, nasca come immagine pura
e semplice e non abbiainvece I'implicita e intima necessita di descriversi, lavocazione atrovare
un’ atraforma piu definitivadi sé.

Giulio Paolini, Breve storia del vuoto in tredici stanze, 1988

Nel prendere parte ad un’inchiesta sulla“crisi” della critica sollecitata da Francesco Vincitorio per Notiziario
di arte contemporanea, rivistadi cui il critico romano é direttore, Germano Celant formula nel novembre
1970 acune tes sulla*“criticaacritica’ destinate a suscitare ampia eco[1]. Impegnato nel processo di
internazionalizzazione del movimento cui ha dato nome e recente curatore della mostra Conceptual Art, Arte
Povera, Land Art alla Galleria civicad arte moderna di Torino, Celant prende posizione contro la
proliferazione di punti di vistae si pronuncia afavore di unacritica che, depostala pratica
dell’interpretazione, sia“raccolta’, “archiviazione”, “registrazione”. Trae spunto dal recente saggio di Susan
Sontag, Against Interpretation, einvocasilenzio. “L’arte contemporaned’, scrive, “in questo momento
chiede di essere lasciatain pace, non vuole essere ridotta a parole..., non vuole intervenire o offrire una
lettura del mondo, non si pone in chiave moralistica’[2]. Pedagogia e “mediazione” culturale sono obiettivi
polemici, comein Arte povera o Appunti per una guerrilla, entrambi del 1967. Se considerato sullo sfondo
dei precedenti testi “politici”, tuttavia, Per una critica acritica propone un’immagine deconflittuale dei nuovi
orientamenti e contribuisce a restyling “magico-naturalistico” gia caratterizzante il volume Arte povera,
apparso nel 1969[3]. Vale lapenatornare oggi a considerare I’intevento di Celant e ancor piu I’ intera
discussione per cogliere un raro momento collegiale nella storia della critica d’ arte italiana, decisivo eppure
poco frequentato. Critici di differente generazione e orientamento ideologico, da CarlaLonzi aMarisa Volpi
e Tommaso Trini, da Augusto Natali a Piero Raffa, da Luciano Caramel a Vittorio Fagone e Italo Tomassoni,
prendono parte a un tentativo di elaborazione e messa afuoco. Emergono tuttavia, anzi per piu vers

S impongono, punti di vistanon riconducibili ale ragioni di un’ appartenenza comune. L’ intreccio tracritica
d arte e mobilitazione civile che caratterizza storicamente il modernismo italiano - latradizione del “laicismo
liberale”, per citare Giulio Carlo Argan - si dissolve per la difficolta del partecipanti di accordarsi in merito a
un progetto storico, politico, sociale condiviso, in definitivaun’idea di “paese”. A professare le ragioni civili
della criticarestano, sulle pagine del Notiziario, I’ anziano e compostissimo Ragghianti e il giovane Fossati,
pure attestati su posizioni ideologicamente divergenti[4]. Non é chiaro quale debba essereil contesto di
“legittimazione” né se sussistano necessitadi “mediazione’[5]. Per di piu, osserva Trini, sbrigative


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/leggenda-del-curatore-eroe
https://test.doppiozero.com/michele-dantini

liquidazioni dell’ avversario prevalgono su argomentazioni controllate e riflessive[6]. Perfino i dizionari
urtano I’ uno contro |" altro scoprendo divisioni profonde, che travalicano ambiti professionali e discussioni di
metodo. L’intervento di Lonzi, La critica e potere, desta particolare sconcerto[ 7]. Orientato in senso
antiteorico, insiste sul primato dell’“intuizione” e oppone “una condizione di autenticita” alla“ricercadi
potere, di persuasione”’[8]. In polemica con politiche culturali dettate da segreterie di partito e “ stupidita del
critico’[9], apre unafallanel fronte “progressista’ e mostraincipienti lacerazioni storiche, ideologiche, di

gender.

Sontag?

Datato 1964, Against Interpretation confluisce nellaraccolta di saggi dallo stesso titolo apparsa nel 1966 e
destinata a un’ ampia circolazione internazionale. Sontag scrive il breve testo di getto, in un periodo d’intensa
sperimentazione e scopertadi sé, caratterizzato, come provano annotazioni pressoché quotidiane in taccuini e
diari, dal costante riferimento alle arti figurative contemporanee, alle arti del corpo, al cinemae a romanzo
sperimentale francese. E soprattutto Jasper Johns, con il ricorso aimmagini preesistenti, bandiere, bersagli,
mappe o alfabeti, a dischiuderle |la comprensione dei nuovi orientamenti, “freddi, disumanizzati”, eainiziarla
aquelle chele stessachiamerale “estetiche del silenzio”. Dedica a Johns osservazioni brillanti,
segretamente tentate dal sublime. “Ogni epoca’, scrive nel 1965 in un appunto privato, “hala suafascia
anagrafica rappresentativa - per noi € lagiovinezza. Lo spirito del tempo é essere distaccati. Gioco...
sensazioni... apoliticita’. E ancora: “cio che si prova davanti a un quadro o a un oggetto di Johns potrebbe
assomigliare acio che s prova per le Supremes...Duchamp dipinto da Monet”. Pittura e scultura, agli occhi di
Johns, esistono per se stesse e a partire da se stesse. Sontag apprezza |’ atteggiamento ironico del pittore, il
suo orientamento aimmagini elusive malgrado I’ apparente quotidianita dei motivi, I’ avversione ai critici
modernisti della precedente generazione, come Clement Greenberg, sentenziosi e pedagogici, fortemente
politicizzati, di cui Johns s faesplicite beffe almeno in un’ occasione.

Jasper Johns, Il critico vede, 1961

Lapolemica*“contro I’ interpretazione” diviene meglio comprensibile se collocata sullo sfondo appena
considerato, e ha delicati caratteri propedeutici. L’ autrice non intende in nessun modo portare obiezioni
distruttive, piuttosto scoraggiare |’ eccesso di commento e discorso secondario. “Oggi decisamente non
abbiamo bisogno di assimilare |’ arte a pensiero né (ancor meno) allacultura... E invece importante ritrovare
i sensi. Dobbiamo imparare avedere di piu, ascoltare di piu, sentiredi piu”[10]. Il saggio si concludein
maniera propositiva, con |I'impostazione di nuovi compiti critici (Sontag si pronuncia afavore di unacritica
antidottrinaria, che preservi “trasparenza’ e produca “riduzione”) el’ abbozzo di un indirizzo interpretativo
che trova applicazione gia nel volume successivo, Styles of Radical Will, pubblicato nel 1969[11].

Nel richiamare Against Interpretation in epigrafe, Celant privilegial’ argomento distruttivo, solo preliminare
in Sontag, e ne fail senso esclusivo del testo[12]. In nessun’ altra parte di Per una critica acritica corregge la
distorsione, nériportai contributi piu recenti della critica americana a una teoria (che potremmo chiamare
deculturale) dell’ interpretazione. Agli occhi del critico genovese occorre senz’ altro rigettare “giudizio” e
“pettegolezzo” per affiancare I’ attivita degli artisti in modi “complici”: iniziative curatoriali, documentarie e



archivistiche, afferma con qualche enfasi, trasformano I’ attivita criticain “azione” e “evento”. Non mancano
argomenti afavore della posizione, offerti in primo luogo da artisti cui molti, al tempo, guardano o possono
guardare. Duchamp, Johns e Beuys, ipotizziamo, orientano Celant almeno quanto Sontag. Sono note le
performance fotografiche duchampiane con tonsurain formadi stella cometa, ed € probabile che le bandiere
americane di Johns si riferiscano ad esse molto piu che ad un’“icona’ patriottica della culturadi massa (o a

circostanze autobiografiche cui Johns si € sempre riferito vagamente)[13].

Marcel Duchamp, Tonsura, 1921, ph. Man Ray.

Jasper Johns, Bandiera, 1954-1955, New Y ork, MOMA.



Nell’uno e nell’ atro caso I’ artista dichiara |’ esigenza di raccoglimento, pausa o silenzio e mostra di affidare
la propria attivitaa un ritmo mai predeterminato, intermittente. Alla svoltain senso magico-ritualistico di
Celant contribuisce in misura decisiva, tra 1969 e 1970, la conoscenza di Beuys, artista la cui affermazionein
ambito internazionale matura trale due Dokumenta del 1964 e del 1968 ed € legata a performance (o

“azioni”) volte aprodurre lacrisi del linguaggio.




Joseph Beuys, Wie man dem toten Hasen die Bilder erklart [Come spiegare i quadri a una lepre morta],
1965, Galerie Schmela, Dusseldorf, novembre 1965

Il temadel “silenzio” introduce I’ altro dell’“ ascolto”, preliminare a ogni salda conoscenza: se Duchamp s
distacca ironicamente da attitudini egodirette in arte, Johns e Beuys sfidano la presunzione di onniscienza pur
senza avocare a sé in modo esclusivo i compiti dell’ intepretazione.

Le esortazioni al “silenzio” Dada, New Dada o Fluxus si rivolgono virtualmente a tutti quanti detengono
posizioni di autorita e facoltadi “parola’, dunque di selezione. Valgono per il critico istituzionale tanto
quanto per il curatore, il poetao I’ archivista militante. Celant appare tuttavia singolarmente parziale quanto al
punto. Coglie al volo, € evidente, |’ opportunita offertagli dalle proteste di Sontag per sbalzare in chiave
eroical’ attivitadel critico-curatore a tutto svantaggio di professionalita e competenze di altro genere:
modello riconosciuto € Harald Szeemann, alla cui predilezione per pratiche espositive instabili e
“processuali” rimandal’ argomento celantiano dell’“immediatezza’. La crescente impopolarita della critica
accademicain Italiafavorisce il proposito polemico, malacontesa hacosti culturali rilevanti[14].

L’ interpretazione e sacrificata a una competizione traruoli che non conosce equivalenti altrove, e

I’ esperienza estetica si ritrae dalla sfera pubblica] 15]. Vengono meno gli scambi di ruolo avviati, sul finire
degli anni Cinquanta, da artisti come Manzoni e Castellani con la creazione di riviste e I’ aperturadi galleriee
s torna a stabilire unarigida gerarchia di compiti e attribuzioni. Eccettuati Fabro in un’intervistarilasciataa
Lonzi nel 1966 (prima dungue del varo di Arte povera)[16] e Paolini in unaserie di disegni dei primi anni
Settanta sul tema della* descrizione”[17],ben pochi tragli artisti dell’ Arte povera mostrano interesse a
prendere parte a discorso critico (e politico-culturale) o contribuire a una sua maggiore efficacia. Il

“silenzio” sembra essere in questo caso una clausola sistemica piuttosto che un atto di autodeterminazione: s
estende ben al di ladell’ odio” evocato pubblicitariamente.



S\o|7|9|€|7|z|e|7|t|e| f|r|c|e|7
F|\#|2l¢|+|a|¢|le|7a|>|7|la|z|7|%|9
slals|a|g|elsls|e|z|w|x|C|nr]|e]|s
El9|5|#|7z|>7|2|<€]|F wle|~|F|¥| 7
115|777 |#|3|a|e|ole|b|c]|o]|C
C\e|~ |8 || 77|« |C| 7|77 |=|2|€
nlalFle|z|elelbla|~7|e|a|elnlz]e
|3 |w|g|éle|~|s|e||@|r|o|7
1|a|» |F|E| AT |f|e|2|P|%|<c|5]|c
éﬁfﬁf{%ﬁéﬁﬂﬁf%?%ﬁf
el |<|z|@|n|7|2|2|X|2|9|&|¢|s
rle|l@|e|e | X|B|¥|¢|+|G|lE|2|c|a]e
Els|alt|n|e|blcle]ala|7|4|le|a]|e
£l€|B|£|7 |7 |7 Tz |€|K|R|ls|6]|¢
ﬁ?é’&ﬁé(ﬁ"?’?c?@ﬁﬁ”}fﬁ
2l e |z|c|F ||| Llo|éb |\ Pl |v]|2

Giulio Paolini, Ennesima. Appunti per la descrizione di sei disegni datati 1975, #5, 1975 (serie di 6 stampe
offset raccoltein cartella, tiraturain 1000 esemplari, Yvon Lambert, Parigi).

Nelle vicinanze



L’ appropriazione di Sontag in Per una critica acritica e strumentale e sommaria, resa fallace da attitudini
autocel ebrative e dal generico estremismo moralistico. Manca per di piu il corretto riconoscimento di
tradizioni interpretative avverse allariduzione dellacriticad’ arte a“ideologia’ o storia della cultura, anche se
proprio in Italia esistono esempi eccellenti in tal senso[18]. Appare tuttavia inopportuno, a distanza di
decenni, ridursi al’indignata riprovazione di quanti, al tempo, liquidano la “boutade da cui ha preso avvio la
discussione’[19]. La questione non efilologica: la citazione esterofilainteressa al piu sotto profili di
sociologiadella cultura (o di storiadel packaging culturale) e attesta un’ opportunistica subalternita alla
cultura americana contemporanea. Vale pero la pena staccarsi da considerazioni di merito, provare a
collocare Per una critica acritica nel contesto italiano del tempo e formulare congetture sulle strategie cui
risponde.

Lonzi e Maurizio Calves sono riferimenti importanti per Celant, entrambi peraltro riconosciuti - la prima
esplicitamente in Per una critica acritica[20]. Occorre tuttavia delimitare e stabilire specificitadelle
relazioni. L’ interesse di Celant per |’ attivita di ricerca e documentazione di Lonzi e indubitabile: le interviste
pubblicate dalla giovane critica su Marcatré, rivistadi cui Celant é segretario di redazione, e confluitein
Autoritratto sono modello deautoriale e di “critica acritica’. L’ attivita critica e ricognitiva s accompagna, in
Lonzi, allaconvinzione circal’ esistenza di un’“affinita’ tra giovani, donne e artisti[21]. Il temadella
“differenza’ s ripresenta nell’ esaltazione celantiana dell’ “ artista-sciamano” , ma € giocato stavoltain chiave
egemonica. L’ eroe culturale si caratterizza per il ricorso alla violenza simbolica, non per una qualche
vulnerabilitd. Comune aLonzi e Celant I’ obiettivo polemico: tanto il profilo professionale della criticad’ arte
quanto le retoriche guevaristiche e macho-marxiste] 22] che accompagnano il lancio dell’ Arte povera s
consolidano nel riferimento negativo a Argan critico e “ideologo”. Riconosciute le contiguita, sembra pero
opportuno misurare le distanze. L’ attivitadi Lonzi, pure segnata dalla profonda cesura che si produce con

I” abbandono della critica d’ arte, e caratterizzata dal costante rifiuto del mito culturale, inteso come merce
dequalificatadi un’industria culturale posta al servizio dell’ egotismo patriarcale[23]. Con determinazione,
invece, Celant interpretail proprio ruolo critico-curatoriae alla stregua di produttore di miti - i miti
dell’“artista-sciamano”, ad esempio, del “curatore-eroe” o del “nodo Arte povera’[24]. La strategia
mitografica é deliberata, consegue a scelte accorte e ripetute nel tempo, hainterlocutori nazionali e
internazionali riconoscibili e per pit versi costituisce la cifradistintivadi un’ attivitainfluente e longeval 25].
Celant non desiste dall’ epos neppure quando, o tantomeno quando, si professa storico del movimento Arte
povera, dopo il 1971, dichiarando conclusain perdital’ epoca delle “ guerrillas’: manca unariflessione
specificasul ruolo di artisti e curatori nella costruzione del “mito culturale€”, pure denunciato[26]. Le
retoriche controculturali si accompagnano invariabilmente aidentificazioni narcisistiche e proiettive del
responsabili della“reificazione”, di voltain voltail critico accademico, la societa, il “sistema’: I'“altro”[27].

Meno conclamato € il contributo che Calvesi sembra avere dato a opzioni di metodo e narrazioni eroicizzanti
0 regressive: eppure temi e preferenze di una mostra come Fuoco, Immagine, Acqua, Terra, tenutasi alla
galerialL’ Attico di Romanel giugno 1967 e co-curata da Calvesi, confluiscono nella pubblicistica celantiana
successiva28]. Allievo di Venturi all’ universita La Sapienza di Roma, Calvesi einterprete di un
rinnovamento critico e metodologico che s compie, nella culturaitaliana, tra 1964 e 1965, accompagnato
dalla pubblicazione di Le due avanguardie[29]. Trai testi critici pitu importanti della seconda meta del
decennio assieme a Autoritratto di Lonzi, Le due avanguardie & dedicato allaricostruzione della vicenda
futurista e al tempo stesso allatrattazione dei rapporti tra prima e seconda avanguardia. “ Cio che
fondamentalmente diversificala seconda [avanguardia] dallaprima’, afferma Calves, “eil fatto di avere alle
gpalle I’ esperienza multiforme e in qualche caso gia esauriente della prima; onde lafinalita della
provocazione, della sorpresa, dello scandalo, o infine la polemica contro le presunte finalita costituite

dell’ arte tradizionale sono o dovrebberoessere assenti”[30]. | riferimenti contemporanei di Calvesi sono, con
New Dada e Pop, di cui € estimatore (in chiave sociologica), Schifano e Pascali, cui il critico rimanda nel
sostegno accordato a un’ arte deculturale, che torni a congiungers ala*“vita’. Schifano in particolare, per
Calves, riattival’ eredita futurista intrecciandola alla contemporaneita Pop, che Calvesi definisce “di
reportage”, tornando ainterpretare una specificita (se non un primato artistico) italiano in anni di veementi



polemiche sull’ affermazione internazionale dell’ arte americana. “ 11 quadro [Pop] comunica liberamente con
lavita, interferisce nel suo flusso”, scrive Calves nell’introduzione alle Due avanguardie. “Tutto cio portala
pittura sull’ orlo di una dissoluzione... Al tempo stesso |a pittura ne riceve nuovo ossigeno”[31]. Le
connessioni esistenti tra Schifano e Pascali sono sottostimate nella storiografia poveristica, sin troppo
impegnata a stabilire demarcazioni meramente tecniche o di pratica espositiva tra prima e seconda meta del
decennio. Eppure, per Calvesi, gianel 1963 Schifano €I’ artista cheritroval’istanza primaria, la“vita’, cui
accostarsi al di 1a.e contro “programmi ideologici o vagheggiamenti puro-visibilistici”[32].

La polemica contro Argan, appena dissimulata nel passaggio citato, orienta Le due avanguardie erisulta
influente sulla critica d’ arte italiana successiva. E portata in modo sommesso, anche se fermo: prevalgono, in
Calves, ragioni che possiamo considerare affettive, di deferenza e stima personali per il critico piu anziano.
Sotto il profilo del metodo Le due avanguardie prefigural’ attivitadi Celant eletesi di Per una critica
acritica: se ne distanzia tuttavia per i requisiti di memoria storiografica e cura espositiva, se non di
brillantezza. In nessun caso € considerata, da parte di Calvesi, I’ eventualita di una soppressione tout court
dell’interpretazione o dei criteri storico-filologici ad essa connessi. “E il corpo elastico dell’ esperienza
estetica’, leggiamo nell’ introduzione, “a comportare oscillazioni a prima vista anche sconcertanti,... € vano
opporreil veto di scelte ideologiche preconcette. E anche per questo che io mi pronuncio per unacritica che
segual’arte, che del suoi sviluppi se ne stiain vigile attesa, per coglierli con lo scatto e latempestivitadi cui
puo disporre, senzaintenzione, a nessun livello, di dirigerla; ed € ancora per questo che... € da condividere,
oggi, I’ affermazione di Baudelaire... che la critica debba essere passionale e parziale” [ 33].

[1] Germano Celant, Per una critica acritica, in: Nac, 1, ottobre 1970, pp. 29-30. Celant pubblica una prima
e ridotta versione del saggio su Casabella nel dicembre 1969 (Per una critica acritica, in: Casabella, 1969,
343, pp. 42-44).

[2] ibid., p. 29.

[3] Germano Celant, Arte povera, Mazzotta, Milano 1969. Sulla plasticita delle narrazioni poveristiche cfr.
Lara Conte, Materia, corpo, azione. Ricerche artistiche e processuali tra Europa e Sati Uniti 1966-1970,
Electa, 2010, p. 243 e ss.

[4] Carlo Ludovico Ragghianti, Postilla, in: Nac, 3, marzo 1971, 3, pp. 3-4; Paolo Fossati, Il poi viene dopo,
in: Nac, 2, febbraio 1971, p. 4.

[5] Seeil “mercato”, ci s chiede, a creare fama e costruire carriere, quale puo essere il ruolo della critica?
Per le posizioni anti-mercato emerse nel corso delladiscussione cfr. Aurelio Natali, Sela critica tace, in: Nac
, 2, novembre 1970, pp. 4-5; MarisaVolpi, Critici i nasce, in: Nac, 3, dicembre 1970, pp. 4-5; ibid., Piero
Raffa, Consigli minimi alla critica, p. 7; Luciano Caramel, Critica come cooperazione, in: Nac, 1, gennaio



1971, pp. 5-6; Italo Tomassoni, Per una critica reazionaria, in: Nac, 2, febbraio 1971, pp. 5-6; ibid., Vittorio
Fagone, Seduzioni/sedizioni, in: Nac, febbraio 1971, pp. 6-7.

[6] Tommaso Trini, Critica eidentita, in: Nac, 1, gennaio 1971, p. 4.

[7] CarlaLonzi, La critica € potere, in:Nac, 3, dicembre 1970, p. 5. Per reazioni e commenti cfr. Tommaso
Trini, Critica e identita, cit., p. 4; Luciano Caramel, Critica come cooperazione, cit., p. 5; Paolo Fossati, |1
poi viene dopo, cit., p. 4; Carlo Ludovico Ragghianti, cit., p. 4. Fossati non s astiene dal formulare sarcasmi:
lo contrariail frequente ricorso a termine “intuizione’, che trova (e di fatto €) “neo-spiritualistico”. Nomina
ipotetici riferimenti lonziani (* Sedimayer, Zolla, Ceronetti”) come membri di un’ efferata congiura. Sparsi
accenni sui temi lonziani della“purezza’, “santita” e “piccolaveritd’ in MariaLuisaBoccia, L'io inrivolta,
La Tartaruga, Milano 1990, p. 151 e ss. Sull’ interesse lonziano per “i libri autobiografici di sante” cfr.
Maddalena Disch e Laura lamurri, Nota sull’immagine di copertina, in Carla Lonzi, Autoritratto (1969), et
al./edizioni, Milano 2010, pp. 303-306.

[8] CarlaLonzi, La critica € potere, cit., p. 5.

[9] Lonzi nonrifiutaletes di Celant, male accoglie con una qualche distaccata regalitd, come conferma di
proprie posizioni precedenti. Rigetta peraltro schieramenti e “ poetiche”, anche le pit recenti. La polemica
contro la criticacome formadi “dominio” non € nuova. L’“idealtipo” del “critico” istituzionale conserva agli
occhi di Lonzi il volto di Argan. Sullo scontro traLonzi e Argan cfr. Michele Dantini, “ Ytalya subjecta” .
Narrazioni identitarie e critica d’ arte 1937-2009, in: Gabriele Guercio e Anna Mattirolo (a curadi), Il
confine evanescente. Arte italiana 1960-2010, Electa]Maxxi, Milano 2010, pp. 263-72.

[10] Susan Sontag, Against Interpretation, in Against Interpretation and Other Essays (1966), Penguin,
Londra 2009, p. 14.

[11] ibid.: “nostro compito non € quello di trovare quanto piu possibile significato in un’ operad’ arte, né
tantomeno di spremere dall’ opera piu significato di quanto essain effetti contenga. Nostro compito e di
focalizzare I’ interpretazione per tornare a vedere la cosa stessa’.

[12] “Lanostra e una delle epochein cui I'idea dell’ interpretazione é generalmente reazionaria e soffocante”,
insorge Sontag nel passaggio citato in Per una critica acritica. “Come le esalazioni dell’ automobile e
dell’industria pesante inquinano |’ atmosfera, cosi e emanazioni delle interpretazioni artistiche avvelenano



oggi le nostre sensibilita. In una culturadoveil problemaormai endemico e l’ipertrofiadell’intelletto a
scapito dell’ energia e della capacita sessuale, I’ interpretazione € la vendetta dell’ intelletto sull’ arte”. Per una
storia degli orientamenti ambientalistici eil dibattito su ecologia e “natura’ nella cultura americana degli anni
Sessanta cfr. Michele Dantini, Arte contemporanea, ecologia, sfera pubblica. Per una nozione ampia e
integrata di “ ambiente” , Electa Mondadori, Milano 2008, pp. 85-107.

[13] Le performance duchampiane con tonsurain formadi stella cometa rimandano atemi tutt’ altro che
desueti nelle cerchie orfiche che il giovane Duchamp frequentain giovinezza e da cui prende le mossg, ciog il
"silenzio” d'artista (inteso come sospensione e autointerrogazione) e lariflessione sulla propria attivita,
destinata atrovare forma alegorica. Esiste dunque un Duchamp cheriflette sull’ origine pre-sociale e pre-
culturale dell’ arte: la sua attivita non e descrivibile in termini esaurienti con il ricorso ala categoria della
provocazione.Nel 1967, tuttavia, alla data cui risalgono i primi testi sull’ Arte povera, laricezione celantiana
di New Dada e Pop é esclusivamente sociologica: a pari di molti altri, in Italia (manon Lonzi), il critico
guardaai piu recenti orientamenti americani (e a Duchamp, che ne e considerato I’ origine) attraverso due
decisive mediazioni continentali, quellanovorealistica (orientata ai “materiali) e l'atra, persino piu decisiva,
neoavanguardistica, costruita attorno a propositi di “aggressione” dell’istituzione culturale. Celant appare
particolarmente vicino a Sanguineti teorico e critico d’ arte. | temi del “terrore” o della“tautologia’ (nel senso
brechtiano dello straniamento) traggono origine dall’ interpretazione sanguinetiana di Alberto Burri (il testo
sanguinetiano su Burri, apparso su Marcatré nel 1964 (6|7), € oggi ristampato in Edoardo Sanguineti, Cultura
erealta, acuradi Erminio Risso, Feltringlli, Milano 2010, pp. 221-227. Per Sanguineti interprete di Burri cfr.
Michele Dantini, Edoardo Sanguineti critico d' arte, in: I Giornale dell’ arte online).

[14] Cfr. Michele Dantini, “ Ytalya subjecta” . Narrazioni identitarie e critica d arte 1937-2009, cit., pp. 264-
272.

[15] Cfr. Germano Celant, Per una critica acritica, cit., p. 29: “il critico... non sembra piu credere nel
moralismo del suo oggetto,... ma credere nell’ estrema moralita del proprio fare e agire”. L’ affermazione
sposta si ladimensione politica dell’ arte dall’ ambito (realistico-social€) dei “contenuti” all’ambito dei
processi di produzione, mainterpreta questi ultimi in termini fideistici e autoreferenziali (I'” estrema moralita
del proprio faree agire” critico). Per unarecente rivendicazione dellafilologiain chiave criticae di teoria
culturale radicale cfr. E. W. Said, Humanism and Democratic Criticism, Columbia University Press, 2004;
trad. it. Umanesimo e critica democratica, || Saggiatore, Milano 2007. La Seconda considerazione inattuale
nietzscheana, Dell’ utilita e il danno della storia, pubblicata nel 1874, € il modello teorico-critico cui Said si
richiama esplicitamente. Sul tema Michele Dantini, Genealogie. Critica, storiografia e cosmopolitismo
decoloniale, in Michele Dantini, Arte contemporanea, ecologia e sfera pubblica, Aracne, Roma 2011, pp.
105-107.

[16] Carla Lonz: intervista a Luciano Fabro, in: Marcatré, 1966, 19|20[21]|22, p. 375: “D. Per latua mostra
della primavera scorsaa Milano, hai scritto sul catalogo didascalie per ciascuna opera esposta. Rileggendo,

mi accorgo che si tratta di pure e semplici descrizioni. Cosaintendevi suggerire allo spettatore? R. Veramente
volevo suggerire di non prendere atteggiamenti particolari o convenzionali, semplicemente mettere il
visitatore davanti a quello che vede. Di per sé non sarebbe una cosa necessaria se in genere avessi notato che



le persone vedono come sono le cose’.

[17] Ennesima pone ironicamente il tema della difficoltadi una*“descrizione” verbale di un’ operad arte
figurativa. Nel giocare con alfabeti inventati e scritture corsive, |’ artista sembra optare progressivamente per
una scrittura ideografica e non fonetica. Finisce cosi per suggerire che la*“ descrizione” piu accurata di
un’immagine (0 “equivalenza’, in senso longhiano) é quella che si autosopprime come testo funzionale per
divenire essa stessa “immagine”. In modo analogo, la critica piu efficace e quella che abbandona la pretesa di
decifrazione e controllo delle immagini e si fa arte, attraverso e oltre lafilologia. Nel dibattito consegnato
alle pagine di Nac sono Natali e Raffa a esprimersi sulla“descrizione”: il primo la considera “ problema oggi
assal secondario” (Selacriticatace, cit., p. 4), il secondo invece nerivendical’ utilita (Consigli minimi alla
critica, cit., p. 7).

[18] I riferimenti possibili sono molteplici, da Soffici aLonghi a Testori eil giovane Arbasino, dal Brandi
prebellico a Villae Arcangeli. La discussione € caratterizzata dalla scarsita di riferimenti culturali, cui
suppliscono in parte Ragghianti, Volpi e Trini. E evidente la difficolta a estendere I’ orizzonte della
ricognizione e avalicare aritroso la cesura storica costituita dal fascismo. Considerata |’ offensiva sferrata da
Celant allacriticadi idee (e dunque direttamente o indirettamente alla scuola venturiana, da cui, allievo di
Eugenio Battisti, lui stesso proviene), il silenzio lonziano su Longhi € per piu versi enigmatico. Reagisce
forse allatagliente indifferenza dello storico per tutto quanto e “quotidiano” e “biografico” eriflette una
distanza crescente dal mondo dell’ arte, i suoi dibattiti ei suoi rituali - disinteresse perfino piu pronunciato di
quanto Lonzi stessa nell’ occasione lasci intendere. Consideriamo le date: La critica e potere appare nel
dicembre 1970, quando tanto il Manifesto di Rivolta femminile (pubblicato collettivamente, ma scritto da
Lonzi) quanto Sputiamo su Hegel sono gia apparsi ed € in preparazione Assenza della donna dai momenti
celebrativi della manifestazione creativa maschile. Sono gli scritti che avviano “lapresadi coscienza’ datata
dalLonzi stessa“dallaprimaveradel 1970 ai primi del 1972". La partecipazione a dibattito promosso da Nac
deve apparire aLonzi qualcosa come un compito postumo. La critica & potere impegna peraltro parole chiave
di un dizionario che non é storico. Ragghianti suggerisce connessioni tral’avversione di Longhi alla storia
dell’ arte intesa come storia culturale e la posizione “intuizionistica” dell’ ex allieva (Postilla, cit., p. 4). Su
Longhi, Anna Banti e la proscrizione del “quotidiano” cfr. MarisaVolpi, Un “ grido lacerante” :
idealizzazione e verita, in Enza Biagini (acuradi), L’ opera di Anna Banti, Olschki, Firenze 1992, pp. 191-
197. Banti S esprime in maniera sprezzante sulla“ criticamilitante” in unalettera a Alberto Arbasino del
febbraio 1962. Lalettera e pubblicatain Anna Banti, Lettere a Alberto Arbasino, Archinto, Milano 2006, p.
49,

[19] Piero Raffa, studioso di estetica e teorico culturale, interviene nel dibattito proprio per liquidare la
“boutade da cui ha preso avvio la discussione... Il senso delle quattro righe [di Sontag] citate da Celant €
lontano mille migliada quello che egli ha scritto... Sontag possiede intelligenza da vendere: sarebbe 0zi0so...
ricordarle che la semplice percezione delle opere € giaimplicitamente interpretazione...” (Consigli minimi
alla critica, cit., p. 7). Anche Aurelio Natali, al tempo critico d arte di orientamento marxista-critico,
interessato allatrasformazione o “distruzione” delle culture popolari per effetto del “dominio dei mezzi di
comunicazione di massa’, stigmatizza “I’inclinare verso una posizione romantica che propone |’ artista non
nei termini di un uomo calato anch’egli nei condizionamenti della realta, ma come figuramagica, creatrice di
verita, di atti irripetibili, estranea al suo stesso tempo storico” (Sela critica tace, cit., p. 4).



[20] Per una critica acritica si chiude con una postilladi ringraziamenti e omaggi. L’ autrice di Autoritratto
figuratrai modelli di “critica come conservazione e catalogazione dei residui o tracce degli artisti o dei
prodotti artistici”. Cosi stilizzata, I attivita di Lonzi accennaaridursi ale dimensioni della cronacao della
conservazione intesa in senso tecnico-burocratico: agli occhi di Celant, € evidente, il contributo di Lonzi non
raggiunge le soglie dell’” evento”.

[21] “L’adesione agli artisti”, scrive Lonzi su Nac, “é stata per me fin dall’ inizio una sensazione di affinitaa
cui ho dato fiducia’ (La critica € potere, cit., p. 6). L’ assunzione di partenza, rievocata in maniera sommessa
in La critica e potere, vacillagiaa momento della stesura di Autoritratto. Entra definitivamente in crisi nel
1970 con la mobilitazione in senso femminista e la scelta di una diversa comunita di appartenenza. Cfr. nota
14.

[22] Sul Sessantotto in chiave sessista cfr. AnnaBravo, A colpi di cuore, Laterza, Bari 2008. Lonzi étrale
prime a sostenere che il movimento femminista non nasce grazie, ma contro il Sessantotto e I’ideologia.

[23] Cfr. Michele Dantini, Carla Lonz, “ Vai pure”, in: Alfalibri, 2, giugno 2011, pp. 10-11.

[24] Cfr. Germano Celant, Knot Art, in The Knot Arte povera at P.S1, cat. esp., New York, P.S.1,
ottobre|dicembre 1985, Torino, Allemandi 1985, rist. Carolyn Christov-Bakargiev (acuradi), Arte povera,
Phaidon, Londra 1999,p. 229; trad. it. Un nodo|Arte nodale in Germano Celant, Arte povera, Allemandi,
Torino 1985, pp. 8-14; Un’arte nodale, in Germano Celant, Soria e storie, Electa, Milano 2011, pp. 114-
121. Con lametafora del “nodo”, morbida al punto giusto da non afferrare alcunché di filologicamente
circostanziato, s compieil processo di autoistituzionalizzazione poveristica. La molteplicita delle differenze
(traartisti che non di rado si detestano, e che appaiono seguire ognuno percorsi radicalmente diversi), le
cesure storiche, i complessi negoziati con contesti culturali né torinesi né italiani sono sacrificati al racconto
mitografico di una Sacrafamiglia, eleragioni dell’ esistenza di quest’ ultima sono poste a di ladella
discussione pubblica. A questadatala“mediazione” storico-culturale € ripristinata de facto: si chiudeil
tentativo celantiano di disgiungere la singola individualita artistica dalle semplificazioni sociologiche e dalle
“poetiche” di gruppo.

[25] Gian Enzo Sperone riporta frammenti di conversazione di Castelli, e ricorda: “Leo si occupava della
nuova leggenda dell’ arte americana... Perd, paradossalmente non si impegnava soltanto con il genio
squisitamente commerciale di un Vollard o di un Duveen, mainventava altro, convinto com’eradi essere a
servizio di unagrande causa. ‘Noi creiamo miti su tutto’[, affermava]. ‘ La miaresponsabilita consiste nel
creare miti a partire dal materiale che crea miti - questo, gestito con talento e fantasia, € il mestiere del
mercante, il mestiere che devo farefino in fondo’” (in Annie Cohen Sohal, Leo & C., Johan & Levi, Monza
2010, pp. 335-336). Appare significativo che nel breve testo pubblicato in occasione della mostra | dentité
italienne (e in modo piu esplicito in appunti manoscritti, non destinati alla pubblicazione) Lonzi prenda



esplicite distanze da Celant ed esprimariserve sugli artisti “in cui ho creduto, che ho scelto trainfiniti altri,
che ho *scoperto’ quando erano senza avvalli, senza curriculum, senza opere, quasi” (CarlaLonzi, testo senza
titolo in Germano Celant, acuradi, Identitéitalienne. L’ arte en Italie depuis 1959, cat. esp., Centre Georges
Pompidou, Paris, 7.9]25.6.1981, Centro Di, Firenze 1981, p. 31).

[26] Cfr. Germano Celant, testo senzatitolo pubblicato in: Domus, 496, marzo 1971, p. 27, ristampato senza
note in Arte povera. Storia e storie, Mondadori Electa, Milano 2011, p. 154; cit. anche in Carolyn Christov-
Bakargiev (acuradi), Arte povera, Phaidon, Londra 1999. Mitografia e “critica acritica’ s intrecciano
intimamente: per una critica della precoce “ museificazione” del contemporaneo cfr. Paolo Fossati, Di cose
accadute a Torino, in Germano Celant, Paolo Fossati, Ida Gianelli (acuradi), Un’ avwentura internazionale.
Torino e learti 1950-1970, cat. esp., Castello di Rivoli, 5.2|25.4.1993, Charta, Milano|Firenze 1993, p. 33.

[27] Cfr. Germano Celant, Una storia tra le storie, in Germano Celant, Sioria e storie, op. cit., pp. 19-20:
I”argomento antiuniversitario, riformulato a distanza di decenni in assenza di elementari considerazioni sul
mutamento sociale dell’ universita e in un momento di particolare vulnerabilita del diritto alo studio specie
umanistico, finisce per collocarsi vicino a campagne di stampa denigratorie e politiche neoliberiste
interessate a ridurre, con gli investimenti pubblici in ricerca e formazione, gli ambiti di partecipazione e
discussione democratica

[28] Lamostra Arte Povera - Im Spazio si apre nel settembre 1967 alla galleria La Bertesca di Genova. |l
primo testo di Celant dedicato a movimento risale alla stessa data.

[29] Maurizio Calvesi, Le due avanguardie, Lerici, Milano 1966, rist., con uguale titolo, Laterza, Bari 1971
(le citazioni nel presente saggio sono dalla ristampa).

[30] Le due avanguardie, op. cit., pp. 23-24.

[31] Ledueavanguardie, op. cit., p. 37.

[32] ibid., p. 37; pp. 368-376.

[33] ibid., p. 41.




Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

S L 200 s d—
ook ok dokkokok ¥

Sk A dekok K ok g
e S B
kA A A kKA

A

b



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

