
 

Risentimento 
Marco Belpoliti
18 Aprile 2016

Non c’è dubbio: il risentimento è il mood dominante della nostra epoca. Sempre più spesso gli individui
provano un senso di animosità verso gli altri, verso il mondo in generale – livore, astio, ostilità, odio,
inimicizia, invidia, malignità, acredine, malevolenza, accanimento, vendetta –, come risposta a offese,
affronti o frustrazioni che ritengono di aver subito. Ritengono, ma non è detto che sia davvero così, o che sia
accaduto nel modo in cui gli individui suppongono e manifestano agli altri. Sempre più spesso accade che le
persone covino un’avversione. Si tratta di un sentimento lungamente coltivato che poi esplode
all’improvviso, inatteso anche agli stessi protagonisti. In moltissimi casi il rancore ha origine dal senso di
vergogna provato. Rancore e vergogna sono strettamente collegati. Col trascorrere del tempo, sostengono gli
psicologi, l’interiorizzazione dell’emozione della vergogna, con la visione svalutativa di sé che provoca, con
la lacerazione narcisistica che genera, può portare all’elaborazione di forme d’odio occulte nei confronti di
coloro che vengono ritenuti, a torto o a ragione non importa, responsabili della frustrazione, o dell’offesa,
subita.

 

Risentimento e rancore sono sinonimi. Rancore viene dal latino, rancor, e significa: “lamento, desiderio,
richiesta”; come ricorda lo psicoanalista argentino Luis Kancyper, che si è occupato in sede clinica e
culturale del tema, rancore ha la medesima radice di rancidus, “astioso”, e anche “stantio” e “zoppo”.
Quando si subisce un torto ciò che colpisce è il dolore, l’afflizione che ne scaturisce; la reazione immediata è
la paura, accompagnata dall’ansia, ma frequentemente anche da uno stato depressivo. Se il torto, poi,
riguarda la sfera morale, e implica un oltraggio o un’insolenza, scattano reazioni come la rabbia o l’ira. Sono
queste due emozioni che nell’elaborazione successiva – il ruminare continuo della mente – si trasformano in
rancore e in risentimento. Ruminare, o rimuginare, è l’attività di pensiero ripetitivo, coattivo, con cui gli
individui covano il proprio rancore; ruminare viene dal latino muginari, ci ricordano gli psicologi: è il
dondolare, movimento insistente del pensare e ripensare al medesimo evento. Il risentimento, inteso come
“sentire ancora, sentire di nuovo”, è il ritornare incessante sul proprio stato emotivo senza possibilità di
allontanare definitivamente l’offesa o il torto. Gli psicoanalisti ritengono che la radice profonda del
risentimento si trovi prima di tutto nell’invidia.

 

Perché lui sì e io no? Questa è la domanda principale, forse la sola, che gli invidiosi si pongono. Il filosofo
sloveno Slavoj Žižek, ha sostenuto che l'invidia è qualcosa di più, o di meno, del desiderio di possedere
quello che ha l’altro – ricchezza, amore, potere. Un sentimento decisamente rivolto al “negativo”: impedire
all’altro quel possesso che si agogna. Žižek racconta in vari suoi libri una storiella emblematica. Una strega
dice a un contadino: “Farò a te quello che vuoi, ma ti avverto, farò due volte la stessa cosa al tuo vicino!” E il
contadino con un sorriso furbo le risponde: “Prendimi un occhio!” 

  

Invidiare

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/risentimento
https://test.doppiozero.com/marco-belpoliti


 

Sulla scorta dello psicoanalista francese Jacques Lacan, Žižek sostiene che il vero opposto dell’amore di sé
egoistico non è l’altruismo, la preoccupazione per il bene comune, quanto piuttosto l’invidia. O anche il
risentimento, suo fratello gemello, sentimento “che mi fa agire contro i miei interessi”. Sant’Agostino in un
passo famoso delle Confessioni racconta di un bambino invidioso del proprio fratello che succhia dal seno
materno: “Non parlava ancora e già guardava livido, torvo, il suo compagno di latte”. Secondo la teoria
lacaniana ciò che muove gli uomini è il desiderio dell’Altro: il bambino che invidia il fratello non invidia il
fatto che l’Altro possieda l’oggetto desiderato – il seno materno –, bensì il modo in cui l’Altro può godere di
questo oggetto; per cui non gli è sufficiente ottenerne il possesso, deve piuttosto distruggere la capacità del
suo compagno di trarre piacere dall’oggetto medesimo. 

 

Žižek ha scritto che questo sentimento perverso va collocato nella triade composta da invidia, avarizia e
melanconia, tre forme del non essere in grado di derivare un godimento dell’oggetto, e al tempo stesso di
godere di riflesso di questa stessa impossibilità. L’invidia è oggi considerata un peccato sociale, per quanto
più grave della gelosia, stimata, invece, un peccato veniale, una sorta di sgradevole accompagnamento della
passione amorosa. Lo psicoanalista Leslie H. Faber, in uno studio dedicato a questo tema, sostiene che se
l’invidia è un sentimento a due attori, io e tu, la gelosia lo sarebbe a tre: io, lei e lui. Faber considera la
gelosia più devastante sul piano dei rapporti personali; riunisce in modo ossessivo sulla scena parti sempre
più vaste della realtà, spingendo il dramma verso una sicura rovina, come del resto raccontano innumerevoli
romanzi e film. In realtà, l’invidia, da cui scaturisce il risentimento, è probabilmente molto più temibile della
gelosia. 

 

Disperazione

 

Hannah Arendt in un passo di un suo scritto degli anni Sessanta, Alcune questioni di filosofia morale, parla
della malvagità umana e degli scrittori che ci hanno lasciato alcuni ritratti di grandi malvagi. I grandi della
letteratura, come Shakespeare o Melville, non ci dicono molto sulla natura del male, tuttavia, scrive Arendt,
ci fanno capire come nella profondità dei personaggi più malvagi delle loro pagine – Iago di Otello e
Claggart di Billy Budd – “troviamo sempre la disperazione associata alla sua inseparabile compagna:
l’invidia”. Che il male radicale provenga dalla disperazione, prosegue la filosofa tedesca, lo aveva già detto
Kierkegaard, ma è proprio l’invidia a farci riflettere. Intorno al grande malfattore circola sempre un’aura di
nobiltà, tuttavia Iago e Claggart commettono il male per invidia nei confronti di chi è migliore di loro. Una
ben piccola nobiltà a ben pensarci. 

 

L’invidia, sostenevano i Padri della Chiesa, è connessa alla maldicenza e all’avidità, e discende dalla
superbia, il primo dei sette peccati capitali. Invidia viene da “in-videre”, “guardare male”, ovvero il
malocchio: l’invidioso è uno che non vede bene. Nella dottrina cristiana, l’invidioso sperimenta il peccato
senza piacere: il suo è un tarlo interiore che lo rode, una ruggine interna, una putrefazione del pensiero; da
cui la sua stretta parentela con il rancore, che rinvia a ciò che è andato a male, al rancido, all’odore acre e
disgustoso: un sentimento virulento. Uno psicologo racconta che una volta un ascoltatore di una trasmissione
radiofonica, intervenendo da casa, ha definito così il rancore e il risentimento: “È come prendere un veleno e
aspettare che l’altro muoia”. Una formidabile definizione.

 



 

Ben prima di Jacques Lacan i Padri della Chiesa avevano capito che l’invidia produce un rovesciamento:
provare dolore per il piacere degli altri. San Tommaso scrive che l’invidioso vede nel bene degli altri un male
per se stesso. Ancora prima dei teologi cristiani, Aristotele aveva ribadito che non si invidiano i lontani, bensì
i vicini: l’invidia come sentimento che serpeggia nella famiglia, tra gli amici, nelle comunità ristrette. Gli
psicoanalisti d’indirizzo freudiano – Freud mette in scena l’invidioso per eccellenza, Edipo, e parla di
“invidia del pene” da parte delle donne –, sostengono che l’invidia non è generata dal bene dell’altro in
generale, ma solo da quel bene che si pensa che possa ledere l’eccellenza dell’invidioso. 

 

Scrive Hannah Arendt riguardo alla disperazione: il senso di essere perduti spinge verso la malvagità, e
l’invidia è vista come una via d’uscita, una possibilità per ristabilire in modo aggressivo il proprio Io
diminuito e offeso. Per questo è la mediocrità a produrre più facilmente la malvagità, smentendo l’idea
luciferina e seduttiva del Male proposta dai grandi moralisti del passato. Adolf Eichmann, genio del male
contemporaneo, è per Hannah Arendt l’esempio del malvagio sostanzialmente mediocre. Una considerazione
che fa molto riflettere sulla capacità che possiede il male di corrompere non secondo una grande prospettiva,
ma mediante piccole cose, atti, pensieri. La “banalità del male” della Arendt, quella che le consente di
interpretare in questa chiave la figura di Eichmann sottraendolo a una visione luciferina del male stesso, ben
si coniuga con l’idea della “zona grigia” proposta da Levi: il male non ha intrinseca grandezza, può scaturire
da piccoli gesti e piccoli atti e avere conseguenze catastrofiche.

 

Glamour

 



Gli psicoanalisti che hanno analizzato questi temi – rancore, invidia, vergogna – e che hanno lavorato intorno
a questi sentimenti ed emozioni negative nel corso dell’ultimo secolo – ad esempio, Melanie Klein, autrice di
Invidia e gratitudine –, hanno delineato al riguardo uno scenario ben più infernale di quello descritto dai
Padri della Chiesa. La Klein lega il sentimento dell’invidia alla pulsione di morte, a una forza distruttiva
innata. L’invidia nascerebbe dal rapporto tra il neonato e la madre, al contatto con il seno materno,
dispensatore di nutrimento e di piacere; in questa situazione il bambino proverebbe insieme senso di
gratificazione e invidia. 

Alcuni psicoanalisti di scuola freudiana affermano che l’invidioso non riesce a vedere, e proprio per questo
perderebbe la capacità di amare, come accade ai peccatori nell’Inferno di Dante: hanno le palpebre cucite con
il filo di ferro. Lo scrittore inglese John Berger sostiene che nel mondo moderno il potere della pubblicità,
grande motore del consumo e forza economica senza pari, risieda proprio nel sentimento d’invidia che è
capace di innescare: essere invidiati dagli altri. Di più: le persone diventano invidiose di loro stesse, di ciò
che potranno essere attraverso l’acquisto di quel certo prodotto; si tratta di una forma di reificazione di sé. La
pubblicità non parla infatti di oggetti, bensì di relazioni sociali, non offre piacere, ma felicità misurata
dall’esterno, sul metro di giudizio degli altri: “La felicità di essere invidiati è glamour”. 

 

Nessuna parola rende bene come glamour la condizione contemporanea, che è fatta appunto di un impasto
inedito d’invidia e di risentimento, alimentatori del consumo e insieme dispensatori di forme subdole di
vergogna. Il motore della pubblicità e della moda sarebbe quindi la fascinazione prodotta dall’invidia, una
invidia attenuata, certo, ma pur sempre invidia. In questo modo un sentimento disdicevole è diventato uno dei
motori del processo di cambiamento sociale? Grazie all’invidia ci trasformano sempre più in oggetti di noi
stessi? 

 Secondo i sociologi l’inseguimento consumistico, l’ostentazione, il bisogno di aumentare il proprio potere
d’acquisto – le merci e le ipermerci, come sono oggi chiamate – portano a insoddisfazioni, forme ossessive di
ripiegamento su se stessi, dalle quali scaturisce la malattia del risentimento. La stessa vergogna di non aver
successo, di non aver raggiunto quella notorietà propagandata dalla società dello spettacolo – i quindici
minuti di celebrità di Andy Warhol –, portano a forme di rancore che attraversano il tessuto sociale e trovano
spesso nei capri espiatori di turno – gli ebrei, gli stranieri, i migranti, i rom, gli omosessuali ecc. – il punto di
sfogo, alimentando così gli istinti che il processo di civilizzazione aveva faticosamente cercato di contenere e
instradare mediante vari strumenti sociali. 

 



 

Figli della democrazia

 

Il risentimento appare dunque come il risultato della continua competizione per l’affermazione di sé che,
appunto, è uno dei tratti più caratteristici della società attuale. Gli individui mostrano, rispetto al passato, una
sempre maggior incapacità a sopportare le massicce dosi di frustrazione necessarie alla riproduzione del
sistema sociale. Friedrich Nietzsche nella Genealogia della morale ha sostenuto che il risentimento è la
malattia delle emozioni nelle società moderne, delle democrazie in particolare, che rovesciano la morale
aristocratica ed elitaria dell’età precristiana. 

La democrazia e il socialismo, figli legittimi della “religione degli schiavi”, il cristianesimo, sviluppano il
risentimento e fanno del rancore il motore stesso della modernità. 

Forse non è un caso che la parola stessa – “risentimento” – sia entrata nel vocabolario moderno attraverso un
libello del 1593, intitolato Dialogue du Français et du Savoysien, in cui si parla del malcontento
dell’aristocrazia di fronte all’accesso dei borghesi, i nuovi arricchiti, ai titoli nobiliari, come ha spiegato
Stefano Tomelleri. In definitiva, il risentimento è la condizione sentimentale, scrive, di chi per lungo tempo
ha desiderato, senza mai realizzare ciò cui aspirava, e sente ora che quanto aveva immaginato non si
concretizzerà mai. Per questo il risentimento costituisce una vera e propria intossicazione dell’anima
contemporanea.

 

Il rancore si presenta così sotto forma di “un demone prigioniero”, che continua il suo eterno lavorio,
imprigionato dentro di noi, alimentatore di rovelli inestinguibili, tenuto in vita dal nostro stesso desiderio. Il
demone rumina, rimugina, rimastica sempre il medesimo bolo, come se il tempo della digestione definitiva
non dovesse mai giungere. Kancyper, che ha dedicato all’argomento del risentimento uno studio, sostiene che



questa emozione è legata alla dimensione temporale, differenziando tra due tipi di memorie: la memoria del
dolore, che continua nel tempo della rassegnazione, e la memoria del risentimento e del rancore, che “si
trincera e si nutre dell’aspettativa della vendetta in un tempo futuro”. Per questo il risentimento appare allo
psicoanalista legato a pulsioni di morte: “la compulsione ripetitiva e insaziabile del potere vendicativo”; si
regge, dunque, sul principio del “tormento”, un pensare calamitoso, come lo chiama un paziente dello
psicoanalista argentino, in cui la collera diventa la sola via di fuga dal tormento interiore. 

 

C’è un passaggio eloquente in un libro di Primo Levi, La tregua, che spiega molto bene come il sentimento
della vergogna possa diventare un terribile strumento nella “memoria del dolore” e insieme nella “memoria
del risentimento”. Dopo aver raccontato cosa aveva provato al momento della liberazione dal Lager, dopo
aver descritto quanto i segni dell’offesa fossero così radicati nei sopravvissuti, così da non suscitare alcuna
gioia per la libertà ritrovata e per averla scampata allo sterminio, lo scrittore torinese descrive come l’offesa
ricevuta – in questo caso, ma ciò vale anche per l’offesa immaginata o ritenuta tale – diventi una fonte
inesauribile di male: “Spezza il corpo e l’anima dei sommersi, li spegne e li rende abietti; risale come infamia
sugli oppressori, si perpetua come odio nei superstiti, e pullula in mille modi, contro la stessa volontà di tutti,
come sete di vendetta, come cedimento morale, come negazione, come stanchezza, come rinuncia”. Come
non leggere in questa descrizione quello che è accaduto e accade anche in tanti conflitti in giro per il mondo,
tra popoli e religioni diverse? Nessuno ne è esente. Il risentimento e il rancore non necessariamente, ci
avverte Levi, hanno un’origine non motivata. Ma quando ce l’hanno, l’effetto è il medesimo: cedimento
morale, vendetta, stanchezza, rinuncia. Non esiste una giustizia umana che estingua l’offesa, ci ricorda l’ex
deportato di Auschwitz. 

 

Leggi anche

Marco Belpoliti, Rancore

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.doppiozero.com/rancore
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



