DOPPIOZERO

|| Lacan di Recalcati

Giovanni Bottiroli
11 Aprile 2016

Nel secondo volume della sua grande monografia (Jacques Lacan. La clinica psicoanalitica: struttura e
soggetto), Massimo Recalcati descrive prevalentemente le forme che la malattia psichica puo assumere. Sin
dalle prime righe, egli sottolineal’ essenzialita della clinica nellaricercadi un autore che, apartire dal 1966,
I”anno di pubblicazione degli Scritti, hafatto irruzione anche sulla scena filosofica ed € diventato un
riferimento trai piu fecondi —anche per chi lo harifiutato — nella filosofia contemporanea. Le mie riflessioni
ovviamente non contrastano con quanto afferma Recalcati, e cioe che lateoria del soggetto, del desiderio e
del godimento, del significante e dell’ oggetto piccolo (a) derivano da una creativita teoretica che s'intreccia
continuamente e in misura fondamentale con la pratica clinica. Vorrei piuttosto sottolineare I’ interesse e gli
stimoli che questo secondo volume puo suscitare nel lettore che non dispone di unaformazione clinica: dalle
forme patologiche affiorano le figure del desiderio, e le domande sull’ esistenza in quanto elaborate da quel
soggetto plastico che noi siamo. Mi sembra percio legittimo indicare alcune questioni filosofiche che
emergono dalla clinicalacaniana, e in particolare dal taglio interpretativo che Recalcati ne offre.

Anzitutto: chi eil Lacan di Recalcati? Se si vuole privilegiare unarispostatrale diverse possibili, credo che
si dovrebbe indicare lateoria dei registri. Nellaricezione piu scolasticadi Freud, il numero 3 eraquello

dell’ Edipo, mentre per Lacan € come |’ ago di una bussola che s rivolge verso I’ Immaginario, il Simbolico, e
il Redle. | registri sono modi d’ essere, modi dell’ esperienza; quanto all’Immaginario e al Simbolico, si potra
aggiungere che sono modi di guardare e modi di pensare. Molto schematicamente: il Reale &1’uno, cioéla
spintaverso I’indiviso; I'lmmaginario €l due, il rimando interminabile trai simili, inevitabilmente
condannati alarivalita, all’ aggressione, a passioni distruttive come lagelosiael’invidia; eil Simbolico éil
tre, laforza che interrompe la dia ettica speculare dell’ Immaginario e penetra nel Reale. Solo parzialmente:
in ogni caso, appartengono al Simbolico la potenza articolatoria del linguaggio e’ azione della Legge.

Ogni essere umano e “miscelato” dai registri: sono le relazioni tra lmmaginario, Simbolico e Reale a
determinare |'identita del soggetto, che € pur sempre “assoggettato”, mai incentrato su se stesso, ma é
comunque responsabile di cio che €. Del suo essere — un termine che non indica un ente oscuro, come
credono i filosofi positivisti (nell’ accezione ampia, e spregiativa, introdotta da Nietzsche), bensi la
dimensione modale dell’ esistenza. Giain Freud, éil desiderio di essere, e non soltanto la plasticita della
libido, a costituireil tratto distintivo, eminentemente problematico, della condizione umana. Il cheimplica
cheI'identita sia una relazione tra almeno due soggetti, traidem e alter: giain Freud emerge la potenza
dell’ alteritd, |’ azione modellizzante esercitata dall’ altro cosi come il suo sottrarsi, per esempio con gli effetti
devastanti della melanconia.

Ma é grazie a Lacan che questa teoria del soggetto compie progressi decisivi e viene dispiegata nella
ricchezza delle sue articolazioni. Il soggetto incontral’ alteritanel modi designati dai registri, e cio avviene
sincronicamente (non ¢’ é evoluzione se non nei vincoli della struttura). Recalcati mette in evidenza come


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-lacan-di-recalcati
https://test.doppiozero.com/giovanni-bottiroli

I"incontro con I’ alterita sia inevitabilmente un’ esperienza di perdita: il soggetto sperimental’esilio dalla
Cosa, I'impossibilitadi coincidere con se stesso, I’ azione letale del significante, del linguaggio. Come
intendere questa triplice azione negativa? L e patologie, secondo Recalcati, possono venir considerate come
obiezioni ala perdita, cioe all’ esilio rispetto alla Cosa del godimento (p. XX).

Bisogna ricordare che quella psicoanalitica e una clinica differenziale, articolatain tre strutture (nevrosi,
psicosi, perversione). Come si e appena detto, ogni patologia puo venir considerata come un’ obiezione —
ostinata, permanente — alla perdita, e dunque allaforza che ladetermina: laLegge, o meglio il Simbolico, che
comprende tuttala sfera linguistica e culturale. 11 nevrotico non rifiuta del tutto la Legge, mala subisce
malvolentieri; vive la suavita nell’ insoddisfazione e nell’ autopunizione; lapsicos € un rifiuto completo, da
cui consegue il ritorno distruttivo del reale: | esistenza viene lacerata, il soggetto viene frammentato,
perseguitato, diventa un oggetto-scarto; nella perversione, il soggetto denuncia come un’imposturalavita
dellaLegge in nome di una pienezzainnocente, non intaccata.

Questi, in una formulazione non ulteriormente riducibile, sono i termini del problema; proviamo adesso a
comprenderli in una prospettiva non soltanto clinica. Al centro dellaricercadi Recalcati stail rapporto trail
desiderio e laLegge: anzitutto, ladecisione di non rinunciare alla nozione di desiderio, che sembra eclissata
nell’ ultimo Lacan da quella di jouissance (godimento), e alla quale molti lacaniani guardano con diffidenza,
guasi condizionati dalle critiche dell’ Anti-Edipo. Per Deleuze e Guattari, nella concezione psicoanditicail
desiderio sarebbe vincolato e subordinato alla mancanza, e non verrebbe mai pensato come potenza o
produzione. Anche in Lacan, la mancanza sarebbe essenzialmente la nostalgia dell’ oggetto perduto e
impossibile daritrovare. Ma é davvero cosi?

Lamancanza lacaniana € una“mancanzadi”, 0 non € piuttosto una“mancanza a’ — come evidenziato

dall’ espressione manque-a-étre? Che cosa consegue da questa modifica? In primo luogo, che la mancanza
non va cercata soltanto dalla parte dell’ oggetto, ma anche dalla parte del soggetto. Il soggetto mancante si
rivela allora come un soggetto diviso, nella miscela conflittuale dei registri. E la“mancanzaa’ s mostra
come una mancanzatrai registri, nessuno dei quali puo sovrapporsi completamente all’ altro. Da questa
intraducibilita permanente derivano le possibilita degli esseri umani, laloro creativita cosi comeil naufragio
nella malattia.

Ogni registro € non-tutto. Nella nostra esperienza, non tutto € significante, perchéil reae, la pulsionaita
caotica e indomabile, traboccaal di ladi ogni elaborazione; manon-tutto € anche il nome di cio che resiste
allafascinazione dell’ Uno. E il nome del desiderio che percorre le vie del soggetto diviso.

Come s € appena detto, la psicoanalisi indaga la mancanza anche e soprattutto sul versante soggettivo. La
domandaimplicitanell’analisi non é forse: quali possibilita hai perduto? Come ricorda Recalcati, a questo
per Lacan serve una psicoanalisi: essa offre “I’ opportunita di ripartire” (p. XV1), di ritrovare le possibilita
perdute. Insomma, il soggetto perduto del desiderio.

Questo mi sembra un primo risultato di grande rilievo filosofico: uscire dall’ alternativarigida, e restrittiva,
trail desiderio come mancanza (di) eil desiderio come produzione. Cio che Freud e Lacan hanno indicato e il
desiderio come relazione d essere, che si articola nella polisemia dell’ alterita.

Lamancanza piu radicale e introdotta dal rapporto con la Legge: dungue dal Simbolico, dal significante (che
non & semplicemente una meta del segno, come per i linguisti). Concentriamo I’ attenzione, per ovvie ragioni



di spazio, sul rapporto con lalegge, ein particolare sullafiguradel perverso, che per Recalcati € laforma di
soggettivita piu favorita nella societa ipermoderna. La perversione € volonta di godimento, “desiderio” di
liberarsi di ogni mancanza, soppressione della“ mancanza a essere come costitutiva dell’ esistenza umana’ (p.
419). Laperversione € pulsione di coincidenza, e dunque rifiuto di ogni negazione. Questo rifiuto
generalizzato nasce dalla confusione “trala necessitaimposta dal linguaggio di rinunciare al godimento
assoluto della Cosa con la necessita di rinunciare a desiderio stesso” (p. 428). A venir respinta € ogni azione
negativizzante, in nome di un’ energia vitale che Sade chiamava “natura’ e che deve restare incontaminata,
non intaccata dalla castrazione.

Vorrel mettere |’ accento sullaradice di questa confusione, e osservarladal punto di vistafilosofico e logico.
Il perverso confondeil “non” eil “no” — o, se si preferisce, riporta e riduce a “no” ogni azione
negativizzante. Potremmo considerarlo un seguace della banalizzazione pseudo-nietzscheana di Deleuze,
secondo cui la salute deriverebbe da una visione totalmente affermativa: diredi “si” allavita, in ogni suo
slancio. Ebbene, “dire di si” si contrappone certamente a“dire di no”, manon esclude affatto il “non”, il
“diredi non”. Il “non” €1’ agilitadellavita, |’ espansione articolatoria, la potenza di oltrepassamento.

Il “non” élaplasticitadellalibido, €1’ affermazione dellaflessibilita pulsionale contro larigidita. Secondo
una metafora freudiana che Recalcati valorizza nel primo capitolo del suo libro, lalibido € come un popolo
nomade, che lascia parti di sé dove hatrovato possibilitadi piacere, di appagamento. Questi punti di
fissazione influiranno sul suo destino, sulla suaforza: guai alasciare troppe parti dietro di sé, quando si
giunge di fronte aun nemico. Laforza del nemico dipende dalla nostra debolezza: 1a barriera che esso erige
non sarebbe insormontabile, se avessimo la capacita di attraversarla.

Unadi quelle barriere € laLegge. Nella prospettiva di Recalcati, essa non va pensata come gual cosa di
0ggettivo: puo schiacciare il soggetto oppure puo sollevarlo. L’ aleanza con la Legge e una possibilita del
desiderio, lasua possibilita piu ata. Ed € questa la possibilita a cui obiettano lanevrosi, lapsicos ela
perversione. || “non” dellalegge viene inteso solamente come un “no”, una proibizione e una privazione.

Il Lacan di Recalcati € un pensatore hegeliano, che ritrova e riscopre la potenza del negativo, cioe il negativo
come potenza che varcai confini staticizzanti della pienezza: il non-tutto é superiore a tutto. Ed € anche un
pensatore strutturalista, che conosce |a fecondita delle relazioni negativo-differenziali, negli orizzonti
mutevoli dellasincronia. Non il Lacan “diacronico” che evolve dall’Immaginario a Simbolico, sino a Reale,
bensi il pensatore che non hamai abbandonato la simultaneita discorde dei registri, anche se, evidentemente,
li haindagati con diversaintensitain periodi successivi: persino il tempo scorre nella sincronia con piu verita
che nella semplice evoluzione lineare. Cosi il soggetto, contemporaneo alle sue possibilita perdute, ha

I’ opportunita di ripartire.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




