
 

24 aprile irlandese 
Andrea Binelli
22 Aprile 2016

Il 24 aprile in Irlanda e il 25 aprile in Italia sono date dal valore simbolico enorme e piuttosto simile.
Innanzitutto entrambe indicano un’insurrezione: la rivolta di Pasqua (Easter Rising) contro corona e impero
inglesi sull’Isola di Smeraldo, la Liberazione dal nazi-fascismo sulla nostra penisola. Inoltre, alla luce degli
sviluppi politici successivi, esse rappresentano l’alba, il momento fondativo delle rispettive repubbliche. Ma
se la memoria formale di entrambi gli eventi è celebrata dai più alti profili istituzionali, la memoria
sostanziale delle stagioni di cui quelle rivolte sono l’emblema – la guerra d’indipendenza come compimento
del processo di decolonizzazione da una parte, la Resistenza con cui si pose fine al ventennio fascista e alla
tragedia della guerra mondiale dall’altra – continuano a contendersela letture diverse e in conflitto. Si tratta di
un conflitto talora aperto (si pensi ai sindaci che durante le commemorazioni vietano alla banda di suonare
“Bella ciao” o all’ANPI di leggere un comunicato), più spesso celato sotto la patina retorica e normalizzante
dell’ufficialità. Per cui le contrapposizioni, mai sopite poiché di natura politica e culturale, dunque
insopprimibili quanto lo scontro delle correnti in mare, sono destinate a manifestarsi in superficie, agitando le
acque e acquisendo visibilità in occasione di anniversari appariscenti come quello che si festeggia in questi
giorni in Irlanda: il centenario, appunto, del Rising (1916-2016). 

 

La cultura è lo stato di coscienza di un popolo, l’energia collettiva con cui le comunità che vi appartengono
selezionano e adattano i ricordi, ricomponendo senza soste la grammatica potenzialmente condivisa eppur
conflittuale di ogni tensione identitaria. La battaglia per la memoria genera così auto-rappresentazioni ideali
ed esalta le virtù più efficaci nel legittimare le direzioni in cui si invita una determinata società a muoversi. Il
contesto di questa battaglia, ci avverte Fredric Jameson, è schizofrenico, in quanto soggetto alle spinte
emotive e spesso inconsapevoli della nostalgia e a una progettualità politica che necessita di amnesie. Di fatto
niente quanto lo spacciare “un” passato come “il” passato, anzi, la Tradizione, sembra assicurare autenticità
alle rivendicazioni identitarie, comprese quelle stereotipate, banalizzanti e volte a ratificare una distribuzione
iniqua di doveri e privilegi. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/24-aprile-irlandese
https://test.doppiozero.com/andrea-binelli


Foto tratta dai libri di Rob Rolston, drawing support, pubblicati da Beyond the Pale. 

 

L’Irish Free State sorge sulle ceneri della Guerra d’Indipendenza (1919-1921) e viene battezzato dalla
sanguinosa guerra civile che ne segue (1921-23) fra favorevoli e contrari all’Anglo-Irish Treaty. Siglato il 6
dicembre 1921, il trattato sancisce infatti che 26 contee su 32 vadano a istituire un nuovo organo auto-
governato, ma tenuto a giurare fedeltà alla corona inglese poiché ancora parte del Commonwealth; nelle
rimanenti 6 contee – interne alla regione settentrionale dell’Ulster, quella più industrializzata, ricca e a
maggioranza protestante in virtù dell’intensa attività di insediamenti – viene invece designato un governo che
opta di restare sotto la giurisdizione britannica. Principale nodo del contendere è ovviamente la partizione
dell’isola. In verità nessuno al di fuori dell’Ulster pare accettarla, sebbene i pro-Treaty guidati da Michael
Collins e Arthur Griffith sostengano che riportare l’isola sotto un’unica entità politica sarà più facile una
volta ottenuto il riconoscimento di uno stato autonomo da parte di Londra. Per gli anti-Treaty, Collins e
compari sono degli illusi. La storia darà ragione a loro: oggi, quasi un secolo dopo, l’Ulster è ancora inglese e
metà dei suoi abitanti vorrebbe che non fosse così. Il problema della sovranità e la violenza con cui
periodicamente riaffiora faranno sì che il nazionalismo impronti l’ultimo secolo di storia irlandese. 

 

Il neonato stato irlandese – diventerà formalmente repubblica solo nel 1948 – appare fin da subito ripiegato
su se stesso, quasi spaventato dagli spazi di libertà che ha conquistato. A suon di politiche reazionarie,
autarchiche e persino paranoiche, perde rapidamente lo slancio del periodo rivoluzionario e, seguendo la più
classica delle parabole post-coloniali, si dota delle medesime strutture di potere contro cui si erano scagliati i
proto-nazionalisti. Emblematica in tal senso è l’abolizione del Senato. Nel giro di pochi anni (1932) De



Valera e altri anti-Treaty, ricostituitisi come partito del Fiánna Fail, si trovano a capo di quello stato che
inizialmente non avevano riconosciuto. Le molte donne protagoniste del Rising e delle lotte successive sono
silenziate da un’asfissiante mistica patriarcale di ritorno che ne prescrive la condotta di angeli del focolare
dediti all’educazione dei figli. L’istruzione è invece affidata alla chiesa cattolica, cui la Costituzione del 1937
demanda anche la vita culturale del paese. Il riflusso domina. La repressione sessuale è al suo apice. La
laicità si farà strada solo decenni dopo, quando emergeranno gli scandali dei preti pedofili, dell’omertà
vaticana e delle torture ai danni delle ragazze “peccaminose” nelle lavanderie Magdalene. Ma intanto il
conservatorismo cattolico si allinea alla glorificazione della campagna a scapito della città, peraltro in
sospetto di corruzione morale, e da questa sublimazione bucolica deriva il ritardo nello sviluppo industriale
protrattosi fino agli anni Ottanta. La radio, i giornali e in seguito la televisione sono piegati al nascente
regime di “mediarchia”, per dirla con Yves Citton. Come per magia, la distorsione ideologica con cui il
nazionalismo disprezza ogni forma di modernità, dietro la quale teme il cavallo di Troia del solito nemico
inglese, traduce il primato religioso e l’arretramento economico in bastioni di un presunto orgoglio gaelico.
Eppure, i presupposti di chi avviò i diversi percorsi di emancipazione poi confluiti nella lotta per
l’indipendenza non erano questi.

 





Sede dell'ICA. 

 

La memoria di quei presupposti perde voce ma non scompare. In alcuni ambiti le distinzioni di classe
sembrano più concrete di quelle etniche e si ricordano, ad esempio, gli aiuti inglesi con cui nel 1913 i
sindacati di oltre mare avevano appoggiato la classe operaia dublinese durante un massacrante sciopero a
oltranza: la celebre serrata (Lockout). E che proprio la serrata abbia preparato il terreno all’Easter Rising e ne
abbia arricchito le fila dei rivoltosi è un dato storico incontrovertibile. Fra le figure di spicco del movimento
indipendentista ci sono sindacalisti come Jim Larkin e James Connolly, socialista e fondatore di un gruppo
paramilitare per l’autodifesa proletaria contro la violenza poliziesca (ICA) dopo l’esperienza del Dublin
Lockout. Quest’ultimo, infatti, è solito ripetere: “La causa dell’Irlanda è la causa del lavoro”. E ancora: “Se
cacciamo l’esercito inglese, sventoliamo la bandiera verde sul Dublin Castle, ma non mettiamo in piedi una
repubblica socialista, saranno stati sforzi inutili.” Durante il Rising Connolly comanda il contingente di
volontari, molti dell’ICA, che occupano l’edificio delle poste (GPO). Una volta debellati, dopo cinque giorni
di strenua resistenza, lui e i suoi uomini sono giustiziati, in virtù della legge marziale che vige in Inghilterra
durante la Grande Guerra. Quelle fucilazioni sembrano assestare un colpo fatale all’anima operaia e
internazionalista dell’indipendentismo, lasciandone la conduzione alle frange più conservatrici. Non è forse
un caso allora che le rivendicazioni sociali dei programmi politici siano in seguito disattesi dal Free State,
così come dalla successiva repubblica, mentre i rivoltosi del 1916, pur restando indiscussi eroi nazionali,
verranno magnificati da un’agiografia depoliticizzata, come da tipica ricetta nazionalista.

 





Foto tratta dal nuovo libro di Callow su James Connolly. 

 

All’esaltazione dei protagonisti dell’indipendenza, compreso James Connolly, si accompagna puntuale
l’epurazione dei connotati socialisti e la risemantizzazione delle loro gesta in chiave liberale. Così la
storiografia diventa mitologia. Per correggerne gli eccessi, una corrente di storici revisionisti fonda la rivista
Irish Historical Studies, il cui scopo dichiarato è un’indagine critica e distaccata. Purtroppo, però, con la fine
degli anni Sessanta e fino agli anni Ottanta si acutizzano le tensione settarie in Nord Irlanda fra unionisti
monarchici e separatisti repubblicani: sono i cosiddetti Troubles. Gli scontri armati e gli attentati si
moltiplicano in quella che sembra una riedizione della guerra civile degli anni Venti. Fra i revisionisti prevale
allora l’atteggiamento apparentemente moderato di chi rifiuta l’analisi della crisi irlandese quale crisi
coloniale – è questo invece il punto di partenza del progetto culturale del Field Day lanciato allora da Seamus
Deane, Brian Friel e Stephen Rea. Il loro timore, infatti, è che ne possa scaturire una recrudescenza del
conflitto. Ma di fatto, una simile castrazione non fa che obliterare un agente storico fondamentale,
l’imperialismo britannico, e sanzionare l’ineluttabilità di uno status quo comunque tragico. 

 

Foto tratta dai libri di Rob Rolston, drawing support, pubblicati da Beyond the Pale. 

 

Col boom economico (Celtic Tiger) degli anni Novanta le tensioni sociali al Nord attorno all’allocazione di
case popolari e alla disoccupazione – i motivi da cui erano nati i Troubles – si placano, e con esse gli scontri.
La pacificazione riprende, a conferma di quanto sia insulsa la vulgata per cui a fronteggiarsi in Nord Irlanda
siano due schieramenti religiosi: cattolici e protestanti. È quest’ultimo un malinteso tanto caro, ad esempio, ai
neofascisti italiani, da sempre in cerca di contesti nobilitanti dove forzare proiezioni identitarie a-classiste e
modellarle su contrapposizioni razziali o religiose. Come osservava Furio Jesi, sono queste infatti le
categorie assertive e incontestabili del nazionalismo – razza, Dio, patria, onore, etc. – “idee senza parole”
che, al pari dei miti e delle metafisiche, rimandano al vuoto perché non si possono spiegare se non ribadendo
se stesse. Ma se oltre a infiammarsi di fronte alla fierezza dei guerrieri (maschi, bianchi) gaelici, i neofascisti
decidessero di porsi criticamente rispetto al Nord Irlanda potrebbero chiedersi perché i murales nelle enclave
repubblicane di Derry e Belfast trasudano internazionalismo e raffigurano Malcom X, Mumia Abu-Jamal e le



lotte dei neri americani, Che Guevara, Emiliano Zapata e le rivoluzioni cubana e messicana, i palestinesi, i
baschi e gli aborigeni australiani; oppure potrebbero domandarsi come mai il principale partito
indipendentista, lo Sinn Féin, si proclama da sempre antifascista.

 

 

Le risposte le si ottiene solo se si custodisce la memoria, la stessa che ha permesso all’anima socialista
dell’indipendentismo irlandese, quella in prima fila nella Rivolta di Pasqua del 1916, di continuare oggi,
cento anni dopo, a ispirare il movimento repubblicano e a promuovere gli ideali dell’internazionalismo, della
difesa dei più deboli e della solidarietà di classe. La vivacità di questa tradizione è confermata da due episodi
recenti. Il primo, datato maggio 2015, è di colore arcobaleno e racconta il ruolo di primo piano di laburisti,
Sinn Féin, repubblicani tutti e settori nient’affatto trascurabili del cattolicesimo di base nell’estendere alle
coppie omosessuali il diritto al matrimonio. Con buona pace del Vaticano, da allora la cattolica Irlanda è il
primo paese nella storia ad aver sancito tale diritto dopo averlo sottoposto a referendum. La percentuale
bulgara dei Sì (62%) descrive gli irlandesi meglio di ogni altro commento. Il secondo episodio, datato
febbraio 2016, è relativo al primo tentativo di uscita pubblica di Identity Ireland e di una fantomatica Pegida
irlandese durante un freddo sabato dublinese. Alla loro convocazione, in realtà, come hanno scoperto con
sgomento quattro gatti e due organizzatori, hanno risposto centinaia di anti-razzisti impedendo la
manifestazione. Due episodi apparentemente di segno opposto, pacifista l’uno e militante l’altro, ma
entrambi volti a tutelare l’inclusività e l’antifascismo proprio delle genti irlandesi. Due episodi che ci piace
pensare come prove di futuro in Irlanda. 

 

"James Connolly & the reconquest of Ireland" è curato da John Callow e prodotto dai sindacati GMB, RMT in
collaborazione con la Jim Connell Society e la Marx Memorial Library.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



