
 

Hans Magnus Enzensberger. Tumulto 
Roberto Gilodi
2 Maggio 2016

Dalla copertina del libro ci guarda un irriverente signore dall’aria giovane, che tuttavia ha superato da un
pezzo la trentina, un casco di capelli biondi da paggio, stravaccato su una sedia da ufficio anni Sessanta, una
gamba che scavalca il bracciolo, il tavolo da lavoro inondato di fotografie e di carte, sullo sfondo la libreria,
davanti ad essa una macchina da scrivere. 

 

È lui, non ci sono dubbi, sebbene l’Enzensberger di oggi con il suo aspetto di raffinato gentleman europeo
sembra quasi agli antipodi dell’enfant terrible che negli anni Sessanta a Berlino Ovest scandalizzava i
benpensanti tedeschi insieme a Rudi Dutschke e agli altri membri del movimento studentesco.

Il ‘tumulto’ a cui si riferisce il titolo del libro (Tumulto, Einaudi, 233pp., 19,50 €), ottimamente tradotto da
Daniela Idra, è il ‘disordine’ generalizzato – “lo sconvolgimento dell’ordine tedesco” – a cui aderì una
generazione di giovani in lotta in quegli anni col perbenismo piccolo borghese della Germania postbellica,
una generazione antisistema, come si diceva allora, che all’ordinato conformismo borghese dei padri aveva
opposto la fantasia irriverente delle forme di lotta, la contestazione spontanea, improvvisa, l’invenzione della
‘comune’ come stile di vita.

 

Il passaggio dall’ordine al disordine è anche il nucleo narrativo di questo disincantato e a tratti sorprendente
percorso della memoria, indefinibile come genere ma riconoscibilissimo come intonazione,
provocatoriamente erratico e nello stesso tempo preciso e infallibile nell’ironica demolizione dei luoghi
comuni. 

Se la modernità letteraria è, per sua intima vocazione, sperimentale, Enzensberger dà qui vita ad un irrituale
esperimento della memoria in cui l’annotazione aforismatica del ‘moralista’ si coniuga con la graffiante
ironia del polemista. Il tutto senza un ordine preciso perché “come in un gas riscaldato ogni particella è
soggetta a urti casuali e incontrollabili, lo stesso succede con le turbolenze politiche, erotiche, climatiche e,
maledizione, anche morali, con cui abbiamo a che fare qui”.

 

Cresciuto nel secolo breve delle ideologie e delle guerre mondiali, Enzensberger ci consegna in questo libro
l’immagine di un sé anarchico, individualista, antiautoritario, da sempre allergico ai conformismi, borghesi e
di sinistra, in conflitto perenne con la simbologia e le ritualità della politica ufficiale e delle istituzioni
culturali.

Anarchica è anche la sua restituzione narrativa della memoria che muove non a caso da una perentoria
premessa: “A dire il vero, non ho grande interesse per l’autobiografia. Non ho voglia di annotare tutto ciò che
mi riguarda. Sfoglio malvolentieri le memorie dei miei contemporanei. Mi fido poco. Non c’è bisogno di
essere un criminologo né un teorico della conoscenza per sapere che non c’è da fare affidamento sulle

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/hans-magnus-enzensberger-tumulto
https://test.doppiozero.com/roberto-gilodi


testimonianze delle parti in causa. Difficile distinguere i confini fra bugia consapevole e tacita edulcorazione,
fra semplice errore e raffinata autorappresentazione.”

 

E allora per mettersi al riparo dalla tentazione autocelebrativa (o da quella opposta di autoflagellazione)
l’autore del Mago dei numeri si inventa un curioso sdoppiamento tra il se stesso di allora, quello del
provocatore letterario e politico degli anni Sessanta, e l’anziano poeta, narratore e saggista di oggi: due sé
diversi, che stentano a riconoscersi ma in definitiva intimamente solidali nel rifiuto idiosincratico dei luoghi
comuni e delle buone maniere del pensare. E così i due danno avvio a un dialogo paradossale che occupa la
parte centrale del libro, una strana e raffinata schizofrenia autobiografica dove lo sdoppiamento oscilla tra
l’invenzione retorico-formale e la ricerca della verità, che resta l’obiettivo inconfessabile per quanto
irraggiungibile.

 

L’Enzensberger di oggi chiede al non ancora quarantenne di allora di “raccontargli tutto” cominciando
dall’inizio e quello risponde con un’acuta osservazione sulla fenomenologia della memoria: “Il ricordo che
mi chiedi può assumere solo una forma: quella del collage. Però come faccio a distinguere il tumulto
oggettivo da quello soggettivo? La mia memoria, questo caotico, delirante regista, proietta un film assurdo, le
cui sequenze non si accordano l’una con l’altra. Il sonoro è asincrono. Intere inquadrature sono sottoesposte.
A volte lo schermo è tutto nero. Molte riprese sono fatte con una cinepresa manuale traballante. La maggior
parte degli attori non li riconosco più.”

 





W. Kandinsky, Munich-Schwabing.

 

Ed esattamente come fossero attori i personaggi di questo libro appaiono su un palcoscenico storico ma dai
tratti fortemente esistenziali, in cui la pretesa di oggettività si infrange nelle intermittenze del ricordo e nella
parzialità prospettica delle aspettative. Tutto il libro è come percorso da una sotterranea interrogazione sui
paradossi della pretesa verità della storia: solo vista da lontano, nella rarefazione affettiva della scienza
storica, essa appare come una connessione ordinata, governata da una ratio, ma nelle pieghe incerte dei
vissuti è inattingibile ad una cognizione piena.

E tuttavia le incertezze, i dubbi e le amnesie del soggetto rammemorante non compromettono affatto la sua
capacità diagnostica: intuizioni fulminanti gli permettono di vedere la genesi di fenomeni che saranno poi
vistosi e attuali decenni dopo.

 

Particolarmente acuto è questo passaggio della conversazione a proposito della celeberrima Kommune 1 che
si era costituita a Berlino all’inizio del 1967 e che da principio fu ospitata da Enzensberger nella sua casa a
Friedenau, allora vuota: “dobbiamo davvero tornare su questa stupida associazione?” chiede l’autore di oggi
al ribelle di ieri e prosegue: “Un paio di sbandati che si possono contare sulle dita di una mano. Tutto ciò che
avevano da offrire è di seconda o di terza mano. Un po’di Proudhon, Wilhelm Reich e Henry Miller, una
presa di dadaismo e qualche citazione dal patrimonio dei situazionisti. In ogni caso più «Max e Moritz» che
Marx. Se ti interessa il mio parere, una piccola truppa di artisti falliti. Li menzioni soltanto perché ti ci sei
trovato vicino per caso, perché la tua moglie norvegese e tuo fratello Ulrich ne facevano parte, e perché
hanno rovinato la tua fragile amicizia con Uwe Johnson”.

 

A questo punto la parola passa all’autore da giovane che ricorda quella vicenda così: “Cominciamo con il
successo fenomenale che queste persone hanno avuto. In quattro e quattr’otto hanno finito per tirarsi tutti
contro. Per prima, naturalmente, la società borghese, perché si facevano beffe della proprietà, della famiglia,
della giustizia e della religione. Ma anche la sinistra era indignata.(…) Con le loro carnevalate hanno
liquidato in un attimo tutti i teorici. Persino i bombaroli si sentivano feriti nell’onore; perché quei tre o
quattro comunardi andavano avanti senza spargimenti di sangue, con il trucco anziché con le bombe
Molotov. Intendevano sbalordire e far imbestialire la società, ma non volevano uccidere nessuno.(…) Solo i
media erano entusiasti. Alla stampa la Kommune 1 offrì per anni titoloni e tirature crescenti. Anche alla
televisione forniva splendide immagini. Da un lato la piccola truppa riceveva minacce di morte, dall’altro i
media la trasformavano in un’icona pop.

 

La loro direzione della fotografia era assolutamente professionale. Sfruttava tutte le cosiddette perversioni e
assecondava le tendenze sadiche ed esibizioniste del pubblico. (…) Ma sotto un altro punto di vista
Langhans, Kunzelmann, Teufel & Co. furono dei pionieri. Furono i primi a fare sul serio con la soppressione
della sfera privata. Probabilmente non sapevano cosa stavano combinando. Un’intera industria li ha seguiti su
questa strada. Le tv private, che non ammettono una vita privata, hanno copiato la loro ricetta e hanno battuto
cassa con format analoghi. Da allora nessun voyeur, nessuna esibizionista deve più cercare un vecchio e
malandato appartamento berlinese per realizzarsi. Basta schiacciare un tasto”.

 

La memoria è dunque una strana facoltà che esibisce la sua impotenza ricostruttiva, sfalda la totalità degli
eventi a cui si applica, ma proprio perciò isola i frammenti e libera in essi le potenzialità future che nel



reticolo del contemporaneo non vengono notate.

Questo stato di precarietà epistemica, a dispetto di tutti gli ottimismi storicistici e scientifici, non induce
l’autore al pessimismo, al contrario, la figura letteraria che egli elabora e in cui le vicende dei protagonisti, il
loro attivismo, i discorsi, le utopie trovano la loro giusta collocazione è quella della commedia. Alla fine il
Tumulto è appunto una grandiosa comédie humaine in cui tutti, dai grandi della storia – straordinario
l’incontro nel 1966 della delegazione degli scrittori europei progressisti con Krusciov – ai portaborse della
politica, ai funzionari sovietici, ai giovani rivoluzionari, fino ai deliri di distruzione della Baader-Meinhof,
recitano una parte che forse nemmeno si sono scelti ma che è stata loro assegnata da un fato misterioso,
capriccioso e che non tollera di essere interrogato.

 





Tumulto, Hans Magnus Enzensberger. 

 

A ben vedere l’Enzensberger di oggi, disincantato, ironico ma non per questo meno partecipe e interessato
alle sorti del mondo è lo stesso di ieri e di sempre. Il suo singolare engagement ‘antidogmatico’ e
ironicamente irriverente rispetto a tutto ciò che si atteggia ad auctoritas intellettuale, politica, letteraria, era
già tutto dispiegato nei suoi saggi politici degli anni Sessanta e Settanta. Si pensi a un libro come Palaver.
Considerazioni politiche, pubblicato in Germania nel ’74 (in Italia da Einaudi nel ’77, oggi introvabile) e alla
sua teoria dei luoghi comuni della politica e della letteratura (Palaver sono appunto i discorsi inutili) o
all’analisi dei media come strumenti per la nascita di un’industria della coscienza in cui le tesi della Scuola
di Francoforte si univano a quelle brechtiane su un uso alternativo del mezzo radiofonico.

 

Le sue intuizioni sui consumi culturali di massa – interessanti, nonostante le differenze caratteriali, le affinità
con Pasolini – hanno lasciato tracce importanti in quegli anni nella discussione pubblica tedesca. Kursbuch,
la rivista che fondò nel 1965 e in cui apparvero i suoi saggi maggiori di critica della cultura, spesso poi
raccolti in volume, ebbe un ruolo strategico fondamentale, ben al di là dei movimenti politici giovanili. 

Ma tutto ciò oggi al signore cordiale e sorridente che accoglie i suoi ospiti nella sua bella casa di Monaco, a
Schwabing – il quartiere degli artisti in cui vissero Kandinskij, Klee, Karl Valentin – sembra un lontano
ricordo di cui in fondo non è il caso di fare troppo sfoggio. Soprattutto la gravitas dell’intellettuale oracolare,
che si erge a icona imperitura, gli è totalmente estranea. Ad essa preferisce la curiositas teorica, quella che
per Hans Blumenberg è stata la molla autentica della modernità, perché lo spinge di continuo verso nuovi
orizzonti del sapere, la matematica ad esempio, e in genere le scienze esatte. E da lì ritorna nel mondo che gli
è più proprio, quello della scrittura letteraria, riuscendo a dare vita a qualcosa di antico che ricorda Lucrezio:
fondere il mitopoietico con il sapere scientifico. Il suo ‘poema didascalico’ è stato Il mago dei numeri, in cui
l’antica missione oraziana del miscere utile dulci ha dato vita alla fiaba di un diavolo che incanta una
bambina raccontandole la più difficile delle discipline.

 

Nel segno di un’analoga combinazione di engagement intellettuale e piacere del testo si è posta fin da
principio ‘Die andere Bibliothek’, la collana editoriale a cui Enzensberger ha dato vita nel 1985 con l’editore
e raffinato tipografo Franz Greno. Mentre l’industria editoriale di quegli anni iniziava ad aumentare in modo
esponenziale la produzione di libri, i titoli presso l’editore tipografo di Nördlingen uscivano al ritmo di uno al
mese e con una cura tipografica estrema (per i primi dieci anni la composizione avveniva a piombo). Primo
titolo: i Dialoghi di Luciano di Samosata a seguire narrativa contemporanea alternata alla riscoperta di grandi
classici dimenticati. Nel corso degli anni furono pubblicati alcuni tra i maggiori autori tedeschi degli ultimi
decenni. Tra questi Sebald (Vertigini, Gli anelli di Saturno, Gli emigrati), Ransmayr, il cui Il mondo estremo
vendette più di 150.000 copie, una straordinaria edizione degli Essais di Montaigne.

 

Rispetto alle grandi figure intellettuali tedesche nate negli anni Venti, che sono state le protagoniste della
ricostruzione culturale e politica della Germania dopo la disfatta della Seconda guerra mondiale – ad esempio
Habermas, Martin Walser e il recentemente scomparso Günter Grass – Enzensberger è stato e continua ad
essere una figura dissonante perché diffidente verso ogni presunta evidenza e certezza cognitiva, perché
imprevedibile, incoerente, non per debolezza morale ma per indomita voglia di cambiamento,
anticonformista non per professione di fede ma per esigenza quasi fisica, stabilmente instabile, soprattutto
negli anni giovanili, nei suoi affetti, nei suoi amori. 



La storia dell’amour fou per Maria Alexandrowna Makarowa, conosciuta in occasione di uno dei numerosi
viaggi nella Russia sovietica degli anni Sessanta e successivamente sua seconda moglie, è fra le pagine più
belle del libro. 

 

Il suo ruolo ‘politico’ a distanza di anni va forse ricercato, più che nella militanza attiva, nella disarmante
lucidità con cui ha saputo vedere il comico nell’eroico, impedendo così, anzitutto a se stesso, di essere
fagocitato nelle certezze assiomatiche delle ideologie e soprattutto conservando il piacere liberatorio della
fallibilità.

 

Questo articolo è apparso in una versione ridotta su "Il Manifesto" del 1 maggio scorso.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

