DOPPIOZERO

Cani e gatti in paradiso

Angela Borghesi
16 Maggio 2016

«Quante volte vediamo gente tanto attaccata ai cani e ai gatti e poi lasciano senza aiuto lafame del vicino
dellavicina, no no»: queste parole pronunciate venerdi scorso da papa Francesco durante I’ udienza giubilare
a San Pietro erilanciate dalla stampa con titoli ad effetto possono sorprendere, o suonare stonate rispetto al
testo dell’ enciclica Laudato si’ del 24 maggio 2015. Potrebbero essere ricondotte al luogo comune che spesso
sentiamo ripetere a chi mostranei confronti degli animali sensibilita e affetto ritenuti eccessivi: «vi
preoccupate tanto della condizione animale quando ¢’ & gente che muore di stenti». E un’ asserzione che —
diceva Anna Maria Ortese — procede da un ricatto morale proprio di chi isolai problemi dell’uomo da quelli
del suo ambiente. Semmai, si potrebbe forse aggiungere che il discrimine non é tanto tra |’ essere attaccati ai
propri animali e il non essere attenti al proprio simile in difficoltd, matrachi s curadei propri cari, Siano
animali o umani, ed e indifferente alle sofferenze altrui, animali o uomini che siano. E, certo, € piu probabile
che a provare compassione per le sofferenze del proprio simile siachi la prova per gli animali, che non il
contrario.

In vero, non v’ e discontinuitatral’ affermazione di oggi e quelle di ieri del papa, né si puo dire che questo
pontefice separi le questioni dell’ uomo da quelle dell’ ambiente che 1o ospita. Nell’ enciclica dello scorso
anno, cosi rivoluzionaria pur nella comprensibile necessita di ricomprendere e reindirizzare nella nuova
prospettiva alcune posizioni (quelle si un poco stonate) di Giovanni Paolo 11, si legge: «Non puo essere
autentico un sentimento di intima unione con gli altri esseri della natura, se nello stesso tempo nel cuore non
C @ tenerezza, compassione e preoccupazione per gli esseri umani. E evidente I’ incoerenza di chi lotta contro
il traffico di animali arischio di estinzione, marimane del tutto indifferente davanti allatratta delle persone,
si disinteressa dei poveri». Papa Francesco, in piena consonanza con il santo di Assisi a cui testamento ha
voluto richiamarsi sin dalla scelta del nome, propugnainfatti una comunione universale, una fraternitatra
tutte le creature. Se |’ essere umano hanei confronti degli altri esseri viventi un «valore peculiare» esso
risiede in una maggiore responsabilita, «tremenda responsabilita», nei confronti dell’ altro, del diverso, del
piu povero e debole.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cani-e-gatti-in-paradiso
https://test.doppiozero.com/angela-borghesi

Certo non pare che questa enciclica sia stata del tutto recepita, almeno per ora, dal variegato mondo cattolico.
Qualche mese fami capito, su un treno diretto a Lecco, di sedermi afianco di unafanciullaintentaa studiare
un manuale. Stavo lavorando a libro di AnnaMaria Ortese Le Piccole Persone da poco pubblicato da
Adelphi, e’ occhio mi corse magneticamente su una frase sottolineata, data come una veritaindiscutibile, in
cui si sosteneva la subalternita degli animali al’ uomo. Il rinvio implicito (lafrase non era virgolettata) era ai
discussi versetti di Genesi 1, 28: «Crescete e moltiplicate e riempite laterra, e rendetevela soggetta, e
dominate sui pesci del mare e sugli uccelli del cielo e sopra ogni animale che s muove sulla terra». Chiesi
alla studentessa che libro fosse e, mostrandomi |a copertina, con tono afflitto mi rivelo trattarsi delle dispense
per I’ esame di teologia, esame obbligatorio per tutti gli iscritti all’ Universita Cattolica

Dubito che nel frattempo i teologi dell’ ateneo milanese abbiano integrato quel passaggio con laglossadi
Papa Francesco che, sempre in Laudato si’, a proposito dellateologia della creazione e di quel passo del libro
della Genesi cosi argomenta: «queste tre relazioni vitali [con Dio, con il prossimo, con laterra] sono rotte,
non solo fuori, ma anche dentro di noi. Questarottura e il peccato. L’armoniatrail Creatore, I’umanita e tutto
il creato e stata distrutta per avere noi preteso di prendere il posto di Dio, rifiutando di riconoscerci come
creature limitate. Questo fatto ha distorto anche la natura del mandato di soggiogare laterra (Gen 1, 28) e di
coltivarla e custodirla. Come risultato, la relazione originariamente armonica tra essere umano e naturasi €
trasformato in un conflitto». E continua «Noi non siamo Dio. Laterraci precede e ci € statadata|...] oggi
dobbiamo rifiutare con forza che dal fatto di essere creati aimmagine e somiglianza di Dio e dal mandato di
soggiogare laterrasi possa dedurre un dominio assoluto sulle altre creature». Laterra e stata data all’ uomo
per essere coltivata, custodita e tutelata; cio implica una grande responsabilita dell’ essere umano nei

confronti dellaterra e delle sue creature, specie verso quelle stanche malate oppresse, come ben documentail
passo del Deuteronomio citato nell’ enciclica: «Se vedi |’asino di tuo fratello o il suo bue caduto lungo la
strada, non fingerai di non averli scorti [...] Quando, cammin facendo, troverai sopra un albero o per terraun
nido d'uccelli con uccellini 0 uova e lamadre che sta covando gli uccellini e le uova, non prenderai la madre



che éconi figli» (Dt 22, 4.6). Solo cosi, prosegue il testo biblico, «sarai felice e avrai lunga vita.

D’ altronde, sempre in Genesi leggiamo: «Ecco, io vi do ogni erba che fa seme sulla superficie di tuttalaterra
ed ogni albero fruttifero che fa seme; questo vi serviradi nutrimento» (Gen 1, 29). E piu volte nella Bibbia e
sottolineata la dignita propria degli animali: primadel profeta Balaam fu la sua asina a vedere |’ angel o del
Signore (Nm, 22,23), e il cane di Tobia segui I’angelo con il suo padrone, «un’immagine che riassume tutto il
pensiero biblico sugli animali [...] un ragazzo, un angelo e un cane, piccola sodale comitivain cammino
secondo il disegno di Dio» (Paolo De Benedetti, E I'asina disse... L’uomo e gli animali secondo la sapienza
di Israele, Ed. Qiggjon, 1999, p. 46).

Sarebbe piaciuto, e molto, a Anna Maria Ortese questo papa che, il sei dicembre scorso, per indireil giubileo
fece proiettare sullafacciata di San Pietro lupi, leopardi, leoni, delfini, scimmie, api colombe e pappagali, la
suaarcadi Noe. Lei, francescana nel profondo, avrebbe salutato con gratitudine I’ enciclica Laudato si’,
misurato con soddisfazione la corrispondenzatrail suo sentire e |’ ecologiateologica di papa Francesco,
soprattutto la sua concezione del peccato come rottura, separazione, e lutto conseguente alla separazione,
dall’armonia originaria dell’ universo. Per Ortese gli animali sono, infatti, «angeli», creature pure, innocenti,
buone, e certo, avrebbe accolto con un sorriso I" affermazione di papa Francesco che anche gli animali vanno
in Paradiso (udienza del 27 novembre 2014).

Ma avrebbe ancor di piu sottoscritto queste conclusioni di Paolo De Benedetti in quel tesoretto che é E
I"asina disse... Conclusioni che, solo apparentemente, paiono rovesciare le parole di papa Francesco:
«Proprio perché Dio non lascia andare perdutala minima scintilla di bonta nel peggiore degli uomini, noi
crediamo (e anche questo vorremmo che la chiesa, la scuola ei genitori insegnassero) che egli,

mi sericordioso ma anche giusto, rendera giustizia all’ innocenza degli animali e non permettera che laloro
bonta sia come non fosse esistita. E I’uomo, che per quell’immagine e quella somiglianza che sono in lui €
rappresentante di Dio verso gli animali e rappresentante degli animali verso Dio, sara giudicato anche per il



modo di questa mediazione. Come sarebbe che colui che haucciso il lupo e |’ agnello, che ha seviziato il toro
eil leoncello, che hatolto la passeradal nido e ha cotto il capretto nel latte di sua madre, abbiaun giorno la
sorte messianicadi gioire con loro nei nuovi cieli e nellanuovaterra? (E I'asina disse..., pp. 56-57).

Negli scritti in difesadegli animali, orain parte raccolti nel volume Le Piccole Persone, Anna Maria Ortese
mostra simpatia per Paolo VI: |o aveva sentito vicino quando aveva esortato gli uomini al rispetto per gli
animali chiamandoli «con tenerezzalombardai nostri fratelli minori». Piu volte, invece, si scaglia contro
Papa Wojtyla benché anch’ egli sosterra che pure gli animali hanno un’ anima, questione particolarmente
rilevante per Ortese e in gioco nelle sue opere fin dall’ Iguana. Manell’omelia per I’inizio del suo pontificato
(22 ottobre 1978) e nella sua prima enciclica Redemptor hominis (4 marzo 1979), Ortese non aveva
apprezzato I'insistenza del papa polacco sul vaore e sulla centralita dell’ uomo nell’ universo: «non
esclamerel mai, con papa Wojtyla: quale reverenza davanti alla parola uomo. No, non ho nessuna reverenza
per I’'uomo incapace di ammirazione, di riguardo e di pieta per laterraetutti i suoi figli» (Le Piccole Persone
, p. 104). Nérisparmia critiche alla Chiesa per la strage degli agnelli a Pasqua, per I’ indifferenza verso il
dolore animale: «Per quale ragione, vorrel dire, laChiesa s ostina a credere che gli animali possano e
debbano sopportare tutto, senza che mai ne venga per I’uomo — battezzato 0 meno — una qualsiasi condanna?
Sentiamo — vorrei dire—dove mai vede I'immortalita e il superiore destino che tocca, in ogni caso (anche se
torturatore di cani), a un battezzato? Allaluce dellaragione, un torturatore di cani hon pud avere nessun
diritto a chiamarsi uomo, e a pretendere una qualsiasi immortalita, egli non esiste, come anima e come uomo,
semplicemente.

Quanto avrebbe potuto fare — e non hainteso suo dovere di farlo —la Chiesa davanti a costumi umani che s
trasmettono da secoli, senza che la dottrina celeste muovaun ciglio. | Giochi! La Cucinal L’ Utilital La
Scienzal | Mercati! | Commerci! Miriadi di agnelli sgozzati il venerdi o sabato santo per essere ingeriti dopo
la Comunione, trasporti inumani ai macelli! | macelli! Gli allevamenti! La sperimentazione che riduce una
bestia simile a Cristo sulla croce, perd senzail grido finale. Tutto questo € ammesso, tollerato, benedetto,
sostenuto da autorita orareligiose oracivili, danoi e in ogni paese!» (Le Piccole Persone, p. 156).

Noi, se un appunto dobbiamo muovere a papa Francesco, € per quellafrase pronunciatail 2 giugno 2014
(I’enciclica eraancoralontana) in cui stigmatizzava le coppie sposate che ai figli preferiscono gli animali
domestici, coppie destinate, a suo avviso, a unavecchiaiain solitudine. Caro papa Francesco, posso capire le
ragioni non tutte teologiche sottese a tale affermazione, magli animali non ci lasciano soli, non ci
abbandonano mai, cosa che non sempre si puo dire dei figli; e — comelei stesso garantisce — quando ci
lasciano vanno dritti in Paradiso.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




