
 

Il pane selvaggio di Piero Camporesi 
Elide Casali
21 Maggio 2016

Il pane selvaggio di Piero Camporesi (1926-1997) riappare in libreria pubblicato dal Saggiatore, già editore
di alcuni fondamentali classici della produzione dello stesso autore: La carne impassibile. Salvezza e salute
tra Medioevo e Controriforma (1983); La terra e la luna. Alimentazione, folclore, società (1989); La miniera
del mondo. Artieri inventori impostori (1990). Il volume di Camporesi fu pubblicato nel 1980 dalla casa
editrice il Mulino a Bologna, città dove Camporesi era docente di Letteratura italiana da oltre un decennio
presso l’Alma Mater Studiorum. Tre anni dopo, nel 1983, il libro conobbe una seconda edizione (che fu poi
ristampata da Garzanti nel 2004), «riveduta e ampliata» e arricchita dell’Introduzione apparsa con il titolo
Avant-propos à l’édition française del 1982 de Le Pain sauvage. 

 

Dietro al titolo Il pane selvaggio, tanto fascinoso quanto inquietante, si apre l’inedito scenario di un
«vissuto» che vede come protagoniste le «folle stracciate e affamate dei secoli moderni», in balia di Fame,
Carestia, Malattia. Nel suo lungo raccontare «il dramma quotidiano» dei poveri, Piero Camporesi giunge al
«paese dello stento e dell’indigenza» più estremi, posto alla stessa latitudine di quello appena attraversato ne
Il paese della fame (1978). Lo studioso dell’alimentazione, del “popolare”, del “marginale”, declina il tema
della “fame” a quello del “pane”, che viene a configurarsi come un «oggetto polivalente da cui dipendono la
vita, la morte, il sogno». 

Composto di diciannove capitoli, a partire da «La “miserabile malattia”» fino a «Il trionfo della povertà», il
libro racconta gli effetti della Carestia sui poveri di villa e di città che si riassumono nella Fame, «miserabile
malattia», «anticamera della morte», genitrice di fenomeni di antropofagia, coprofagia e autofagia
dell’«uomo-bestia».

 

In Camporesi il pane diventa «soggetto culturale», che rappresenta «punto» e «strumento culminante, reale e
simbolico, della stessa esistenza». Nella rappresentazione del pane prende forma in modo più evidente il «
conflictus fra cultura alta e cultura bassa» che si profila «sub specie coquinaria» già nell’opera di Baldassarre
Pisanelli (Trattato della natura de’ cibi e del bere, Bergamo, per Comino Ventura, 1587), a cui lo studioso
dedica una delle sue pagine più sentite e strategiche per la ricomposizione dei rapporti tra “alto” e “basso”,
tra elitario e “popolare”, tra ufficiale e subalterno. Il medico e astrologo bolognese diventa per Camporesi
voce autorevole di quella parte della medicina che aveva teorizzato il «duplice regime nutritivo e dietetico
[…] a seconda delle differenze sociali: cibi adatti alle persone rustiche e cibi per gentiluomini, vietati ai
primi»; che aveva, in tal modo, costruito e diffuso «tabù alimentari […] al servizio d’una ideologia di potere
e di sopraffazione sociale» . 

La diversificazione del regimen alimentare e sanitario trova nel libro di Camporesi la sua più esplicita
«metafora» come «"pane da prìncipi e da gran maestri" e "pan da cani"», il «pane di formento» e il «pane di
fava» (G.C. Croce), il pane nero, «maligno» e «ignobile», e il pane bianco. La dicotomia si rifletteva anche
sulla farmacologia, quella per i ricchi e quella per i poveri (cap. 10: «Medicina pauperum»). Per tutti, poi,
quando non risultavano efficaci i segreti medicinali, entrava in azione lo «stregone di Dio», l’esorcista.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-pane-selvaggio-di-piero-camporesi
https://test.doppiozero.com/elide-casali
http://www.ilsaggiatore.com/argomenti/antropologia/9788842822394/il-pane-selvaggio/


 

 

Il «pane selvaggio» è un «impasto polisemico denso di molteplici valenze», in cui la «funzione nutritiva» si
amalgama con quella «terapeutica»; mentre la «suggestione magico-rituale» s’intreccia con quella «ludico-
fantastica» per culminare in una rappresentazione «stupefattiva e ipnagogica» del reale, quando «il pane
fuggente» (cap. 2), il pane negato dalle carestie e dalla miseria ritorna, “sardonico”, nelle vesti del «pane
papaverino» (cap. 15), il pane «truccato» e «drogato», alloiato e alloppiato (tagliato con i semi del loglio o
con i semi di papavero). È il pane «selvaggio di brughiera e di landa», il pane «sovventivo spontenascente
succedaneo intero del pane ordinario», su cui nel XVII secolo «avevano lungamente elocubrato e meditato»
intellettuali ed eruditi, religiosi e filosofi della natura come Ovidio Montalbani, fino a proporre miscele con
un’ampia varietà di surrogati del frumento: dalla ghianda alla rapa, dalla gramigna alla coccola d’alloro, dal
radicchio selvatico alle foglie dell’olmo, dai legumi ai cereali minori, come il miglio, il panico o il sorgo. Un
pane dagli effetti leggermente «allucinogeni», studiato in età preindustriale secondo un preciso programma



politico come rimedio eccezionale per intiepidire, se non spegnere del tutto, la fame dei poveri, «per
contenere i furori della piazza», ma soprattutto per risospingere fuori dalle mura della città verso la terra e le
erbe spontanee la «turba magna» «di miserabili, di irregolari, di paltonieri, di ammalati», di «mummie» (cap.
16-18). 

 

Fame e carestia ingrossavano, infatti, le file di poveri, straccioni e vagabondi che si riversavano nello spazio
protetto della civitas, quando la madre terra stremata dalla malignità delle stelle, dalle guerre e dalle calamità
naturali, agonizzante non li nutriva più con i propri frutti. Nel XVII secolo, e non solo in Italia, fame e
carestia rappresentavano malattie endemiche che divaricavano ancora di più le distanze tra città e campagna,
tra i ceti sociali, tra la percezione del tempo di chi aveva il ventre pieno e quella di coloro che lo avevano
vuoto (il giorno più lungo è quello in cui si sta senza mangiare, sentenziava Bertoldo). Disorientata e
disordinata, mendica e accattona, “lesinante” e furfantesca, la folla suscitava disordini, alimentava sospetti
che serpeggiavano nei palazzi del potere (cap. 7). Paure che s’ingigantivano nel «tempo di notte»
signoreggiato dagli spiriti del male: tempo demonizzato dei «malandrini, malagenti e malandanti» (cap. 8).
Fin dalla fine del XVI secolo, l’intolleranza degli addetti alla res publica, al governo della vita sociale e
sanitaria, per i poveri, «putridi vermi» e «sordide lumache» (cap. 17), s’incanala verso i provvedimenti
drastici della segregazione, del ricovero, dell’ospizio, «silos di temporanea misericordia per i pezzenti»,
secondo un processo che durante il XVII secolo si radica fino a portare, all’inizio del XVIII, al «trionfo della
povertà», o – come osserva Camporesi –

 «più correttamente» al «trionfo sulla povertà» (cap. 19).

 

Ne Il pane selvaggio si assiste alla rappresentazione di un paesaggio umano in bilico tra l’inferno del corpo e
il paradiso della mente. Quando l’«invivibilità del reale» –

che non solo trovava compensazione ma alimentava anche utopie di riscatto sociale nelle mitologie popolari
dei mondi artificiali, il mondo alla rovescia e il paese di cuccagna (cap.6) – diventava insostenibile e
giungeva ai limiti della sopravvivenza; quando la fame instupidita e incantata dal pane alloppiato aggrediva
«l’igiene mentale», allora si scatenavano «deliri tossici», «vertigini collettive». Allora le menti si
annullavano in «sogni iperbolici», decollavano verso «paradisi artificiali», naufragavano in tregende
demoniache (cap. 12-13).

Alla sua pubblicazione, Il pane selvaggio bucò lo schermo della produzione saggistica italiana: ebbe
risonanza non solo in ambito accademico nazionale e internazionale, ma attirò anche l’attenzione dei media,
della stampa e degli intellettuali. Contribuì alla nascita del “fenomeno” Camporesi” per il quale gli studi
camporesiani furono proiettati in uno scenario culturale internazionale: nell’arco del decennio successivo alla
sua uscita, il volume fu, infatti, tradotto in francese (1981), spagnolo (1986), inglese (1989), portoghese
(1989) e tedesco (1990). La stessa fortuna editoriale accolse altri libri scritti in seguito dallo studioso
romagnolo.

 

Come tutti gli autori di successo, Camporesi ebbe ammiratori e detrattori: questi ultimi si schierarono
soprattutto sul fronte dell’Accademia. Mentre gli italianisti in genere preferirono velare il dissenso e celare
l’imbarazzo per quel professore che deragliava dai binari della letteratura canonica sotto la retorica del
silenzio; furono soprattutto gli storici tout court a far sentire le loro voci, verba e scripta, contrarie al metodo
di quell’italianista che oltrepassava i confini “disciplinari” per fare storia a modo suo. Del resto Camporesi,
proprio nel Pane selvaggio, era stato palesemente provocatorio quando, a proposito delle fonti da lui citate –
testi che egli definiva “non propriamente letterari” – constatava come esse fossero «troppo ingiustamente non
sfruttate dai pur benemeriti ricercatori d’archivio che talvolta cadono nell’illusione pseudoscientifica che una



serie di dati più o meno giusti, più o meno comprensibili, siano più veri (e perciò più affascinanti) d’una
pagina a stampa».

 

Piero Camporesi che «appartiene alla generazione degli scrittori anticlassici, nata negli anni XX» del
Novecento, fu allievo di Carlo Calcaterra e compagno di studi di Ezio Raimondi. La sua formazione
intellettuale va oltre il crocianesimo: ha alle spalle la Scuola storico filologica, la tradizione di studi
ottocentesca non solo del «Giornale storico della letteratura italiana», ma anche dell’«Archivio per lo studio
delle tradizioni popolari» di Giuseppe Pitrè, il dibattito sul “folclore” e l’antropologia, tutto rivisitato e
studiato alla luce delle idee sospinte verso la penisola dal vento parigino degli storici delle «Annales».

Rileggere oggi Il pane selvaggio alla luce della complessiva produzione saggistica dell’autore, consente di
comprendere meglio l’iter di quell’italianista che, nato filologo e critico letterario (negli anni Cinquanta e
Sessanta aveva studiato autori del canone come Francesco Petrarca, Ludovico di Breme, Vittorio Alfieri), a
partire dal 1970 con l’edizione einaudiana dell’Artusi diviene nel corso degli anni e a seconda delle
definizioni «uno storico sociale», «uno storico-antropologo» («dicono a nord delle Alpi»), un «antropologo
della cultura popolare» (P. Camporesi), un «antropologo culturale» (U. Eco), uno «storico-scrittore oltre che
scrittore-lettore» (M. Belpoliti). Già nel 1980, con Il pane selvaggio, si era compiuta la straordinaria
metamorfosi di Camporesi in «academico di nulla academia», il tratto distintivo e inconfondibile del proprio
autoritratto culturale ripreso da Giordano Bruno e tracciato, specchiandosi alla saggistica del tempo, nella
dedicatoria «al lettore» che apre Il governo del corpo (1995, due anni prima della sua scomparsa). 

 

 

Rileggere un “classico” come Il pane selvaggio a distanza di trentasei anni dalla sua uscita e dopo diciannove
dalla scomparsa dell’autore, significa riscoprire le potenzialità del testo, la complessità delle tematiche,
l’unicità del metodo compositivo, la magia della scrittura; riflettere sulla ricerca scientifica camporesiana così
intimamente intrecciata alla didattica: il libro è dedicato «Ai miei studenti». E, come accade per i classici, la
cui rilettura ne scopre ogni volta aspetti di grande attualità, così il “pane selvaggio” dell’età moderna rinvia al
“pane selvaggio” dell’inizio del secondo millennio, che non sarebbe certo sfuggito all’occhio critico
costantemente fisso sul presente di Camporesi. Lo sguardo verso il passato dell’Europa d’ancien régime getta
luce sull’oggi di un continente alle prese con fenomeni epocali di migrazioni di massa di disperati, dove
l’antico confine tra città e campagna sembra separare oggi continenti e stati, terre e mari; dove le mura
cittadine risorte in muraglie di lamiera e ritorte in gineprai e spirali di filo spinato tra stato e stato, sono
corone di spine che fendono la terra e feriscono le carni vaganti alle frontiere; e i ricoveri di straccioni e di
vagabondi che sancivano il trionfo del potere sulla povertà fanno pensare ai centri di umana accoglienza e di
protezione che arrestano il cammino di fuggitivi, hotspots che soffocano speranze e sogni di una vita lontana
dalla guerra e dalla fame.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



