DOPPIOZERO

| ndiffer enza

Ugo Morélli
24 Maggio 2016

Non sembra che ci sia acuno scopo, nessuno con cui valgala pena parlare, neppure un progetto cui oppors,
né tantomeno da proporre. Niente per cui meriti di alzare un dito. Basterebbe una presenza per fare la
differenza, nellafollaanonimadi volti che scorrono invisibili. Un cenno capace di distinguersi nella
ripetizione atona che scorre silenziosa. Bisognerebbe pero poterlaimmaginare, attendere, concepirlain

un’ attesa, prefigurarsela, presentirlain un’illusione, quella presenza. Cosi non €. Non un segno, neppure un
cenno, né I’ombradi una differenza. Non una parola: solo un chiasso assordante che non diventa voce.
Spostandosi, muovendosi da un luogo all’ altro, fissando ora un volto oral’ altro, non si produce un incontro,
non genera differenza neppure la condizione nomade, ma solo una perdita che segue a una perdita
precedente. Si vedono in giro tanti volti rassegnati. La rassegnazione & difficile descriverla. E come una
nebbia dove la gente sembra smarrire il bisogno della verita, la necessita dell’ altro e il piacere e I'impegno di
riflettere e comprendere. E i volti sembrano attraversati dagli sguardi, trasparenti alle emozioni, come lucidi
da proiezione senza al cuna scritta.

Siamo esseri non durevoli, eppure concepiamo I’infinito. Per elaborare questa ambiguita possiamo
attraversarla o divenire indifferenti alle sue implicazioni. Per elaborarlalafonte e larelazione, “luogo” di
differenze che generano differenze; “luogo” che pud essere inquietante e anche conflittuale, o vicendevole e
generativo. L’ indifferenza puod emergere come unavia che esaurisce e svuotal’ansiadi elaborazione e le
difficoltadi accedere all’impegno che larelazione comporta. L’ indifferenza puo divenire, quindi, una
negazione della nostra impermanenza: una negazione interna, psichica, e suscettibile di essere foriera di
patologie, afronte dell’ esame di realta che mostra |’ ineluttabilita della costitutiva impermanenza.

Educare ala contemporaneita vuol dire educare all’impermanenza. Sarebbe una scelta epocale porre al centro
dell’ azione educativa, non solo una coscienza di specie trale specie, di parte del tutto vivente naturale, ma, in
particolare, I’ orientamento al divenire e il limite come condizioni di ogni possibilita. Una coscienza

dell’ autofondazione naturale della nostra vita e del suo valore transeunte puo condurre ariconoscere
I’impermanenza come fattore costitutivo della vita e, percio, aggiungere valore al tempo vissuto e atutte le
cose del mondo. Un programma inedito per |’ educazione. Un’ educazione ala presenza. Basterebbe una
presenza per fare la differenza, appunto, nellafollaanonimadi volti che scorrono invisibili.

E stato leggendo e meditando alcune pagine di Vladimir Jankéévitch che ha preso formanel mio percorso di
ricercaeriflessione lafiguradell’indifferenza. In quello spazio attiguo al conformismo e alla saturazione, a
cui sto dedicando da qualche anno una parte cospicua della mia attenzione e di cui intendo occuparmi, qui, in
unaserie di contributi. Le suggestioni di Janké évitch hanno finito per fondersi con I’ attenzione al’ insorgere
dell’indifferenza nel nostro tempo e con il monito ad occuparsene che Luigi (Gino) Pagliarani ci ha
decisamente indicato. In particolare Jankél évitch dice: “Di tutti i conformismi, il conformismo del non-
conformismo &il pitiipocritaeil piti diffuso oggi. E questo il diavolo che ci spia, ¢i sorvegliaeci bracca.....”
[Jankélévitch V., 1978, Quelque part dans I’inachevé, Editions Gallimard, Paris; ed. it., 2012, Da qualche


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/indifferenza
https://test.doppiozero.com/ugo-morelli

parte nell’incompiuto, Einaudi, Torino; p. 7]. Richiamando I’ esistenza di virtu “piu segrete”, “ come ad
esempio lamodestia, o charme o I’'umorismo”, Jankélévitch affinala propriaanalisi.

Nutrire passioni € una possibilita. Cosi come il fatto che quelle passioni possano essere tristi. L’ indifferenza
sembra un particolare modo di elaborare le passioni, che tende a non sentire la presenza degli altri eanon
sentirsi parte delle relazioni e delle situazioni. Pervasivo €l dominio dell’ apparenza e la figura del
godimento.

“Cosi si possono riconoscere le cose guardandole dal di fuori!”
“Le cose dell’ arte, perché ripercorriamo nella nostra mente le operazioni dell’ artefice’.

Cosli scrive Umberto Eco ne Il nome della rosa, fornendo per via letteraria una bellaindicazione del valore
dei processi di risonanza che sottendono all’ esperienza estetica, empatica, relazionale. Quel processi di
risonanza, primaancoradi assurgere alla consapevolezza di chi li vive, prima, cioe, di divenire riconosciuti e
manifesti alivello di coscienza superiore, agiscono alivello pre-intenzionale e pre-linguistico, alivello di
mente incarnata, come rendono sempre piu evidentei risultati di ricerche recenti. Da comprendere e la
complessitadel passaggio dalla dimensione inconsapevole a quella consapevole, ma pare proprio che sia
nellarelazione che avvieneil riconoscimento e I’ individuazione del sentimento di sé e del mondo.

Se le cose stanno cosi, e abbiamo sufficienti motivi per ritenere che stiano cosli, alora é possibile formulare
I"ipotesi chel’indifferenzasial’ effetto emergente di una sospensione eccessiva della risonanzaincarnata e
consapevole. Noi selezioniamo in molti casi 1a risonanza consapevole in quanto abbiamo limiti costitutivi
nella nostra capacita di contenere gli atri e il mondo. Pratichiamo, insomma, I’ indifferenza come strategia
esistenziale e come condizione per fare spazio alle differenze rilevanti e necessarie, 0 a quelle sopportabili,
per individuarci ed esserci. Quella selezione avviene, probabilmente, alla temperatura dellarisonanza e della
connessione trail nostro mondo interno e il mondo esterno, secondo una misura di compatibilita e di
corrispondenza. | gioco traempatia e exopatiasi svolge, sembra, in base a dinamiche simili. Di fronte alla
guerra e alla sua rappresentazione, ad esempio, gli esseri umani cadono non solo dinanzi ai nostri occhi, ma
anche nel baratro della nostraindifferenza, in parte consolidata dallaripetizione, in parte, forse, inevitabile.
Ce nerendiamo conto, di quell’indifferenza, se si apre un lampo nel suo buio, ad esempio con unafotografia
che ci pone innanzi un corpo, come accade, per citare un caso tratanti, di fronte al corpo nudo e ferito nel
grembo di una donnain chador, fotografiadi Samuel Aranda che é stata riconosciuta World Press Photo of
the Year 2012. In quel momento vediamo cio che stavamo guardando: la storiaunica eirripetibile di un
uomo che rischiadi morire.

Puo accadere pero che la capacitadi contenimento del nostro mondo interno si riducaal limite
dell’inaccettabilita delle differenze che il mondo ci presenta, anche di quelle che potrebbero essere decisive
per la nostra stessa buona vita. Sembra che siano queste le condizioni che preparano una propensione a
selezionare in maniera eccessiva o addirittura avversale differenze che le relazioni e il mondo ci pongono
innanzi. Cosicché I’ indifferenza prende il sopravvento eil mondo e gli altri non risuonano piu in noi. O
meglio, risuonano comungue in noi aun livello preintenzionale e prelinguistico, mail disagio esistenziale e
la fatica sembrano nascere dall’ investimento necessario a selezionare e respingere le sollecitazioni che quelle
risonanze comungue esercitano, per non farle accedere a un sentimento consapevole che ci risulta
incontenibile. Giungiamo per quelle vie tortuose eirte di difficoltaaequilibri difensivi in cui

I’ intersoggettivita agisce comungue, mail suo sentimento risulta disturbato dalle nostre resistenze e difese
verso ladifferenza o le differenze che ci appaiono incontenibili. Larelazione e di carne ei disagi individuali
e collettivi che dai suoi disturbi possono derivare sono degni di considerazione e di azione. L’ indifferenzae



uno di quei disagi e pare caratterizzare il nostro tempo.

L’indifferenza, quindi, si afferma come una sospensione della capacita di cogliere I'impermanenza delle
relazioni e di vivere larisonanza con gli altri. Sembra, quindi, una sospensione della sospensione, se la
sospensione provvisoriadi senso e la condizione della nostra stessa possibilita di accedere generativamente
alaconoscenza e alacreazione. L’indifferenza e, percio, una sospensione della disponibilita e capacita di
conoscere. Se cogliere I’ impermanenza e cogliere gli aspetti costitutivi pit rilevanti del mondo, e se il
movimento € lavia mediante la quale conosciamo e si generail pensiero, la negazione dell’impermanenza
che I'indifferenza comporta puo essere una regressione quando superala soglia della selezione richiesta da
ogni atto conoscitivo, e rischiadi escludere o negare segni del mondo rilevanti e decisivi, divenendo unacrisi
della presenza (eccesso di autoreferenzialita narcisistica) e del legame (carenza o alienazione di legame).

Il legame sociale, che ci appare naturale, & fondato sulla nostra relazionalita prelinguistica che fadi noi degli
animali relazionali ed empatici, ma nella sua dimensione di generazione di senso e significato quel legame
non é scontato e puo dare vitaaforme di socialita basate su relazioni “sorde” e “mute” in cui lapresenza
soggettiva non genera differenza e riconoscimento. Siamo di fronte al’ indifferenza. Gli investimenti emotivi
soggettivi vedono prevalere la negazione del conflitto e del confronto e ognuno definisce se stesso soprattutto
in base alle proprie energie erisorse, lasocialitaimplode e si affermano i paradossi della singolarita, della
fissitaedellapratica. In base a primo paradosso (me-ness) ognuno s considera ed e considerato come
un’isola che si autodefinisce a fronte della sempre piu evidente constatazione scientifica della nostra
relazionalita naturale. Solo una negazione diffusa pud sostenere un’implosione del legame sociae e una sua
rarefazione siaalivello microsociale che macrosociae, sianelle aziende e nelle istituzioni che nella societa.

Il secondo paradosso assume, contro ogni evidenza scientifica, categorie come carattere e identita come se
fossero statiche e non dinamiche, brandendo alcune caratteristiche come le competenze in modo fisso e
immodificabile. Intal modo si trascurail valore distintivo dell’ apprendimento e del cambiamento come tratti
distintivi di homo sapiens e laformazione non puo che divenire addestramento e indottrinamento o volatile
compensazione emozionale, indifferente all’ esame di realta e al’ azione. Secondo il terzo paradosso noi
saremmo capaci di un agire immediato e pratico e |’ esperienzaeil lavoro vengono cosi deprivati del loro
senso e del loro significato. Le comunitadi vita e di pratiche tendono a divenire luoghi dell’ indifferenza dove
I’ utile e ritenuto perseguibile separandolo dall’ umano. L’ attribuzione di senso e significato al legame
dinamico delle relazioni cosi come all’ opera, non e una scelta per la nostra umana esperienza: non possiamo
non farlo. Nel momento in cui le condizioni contingenti e contestuali rendono difficile il senso, il significato
eil riconoscimento, I’indifferenza si afferma come una delle vie difensive per cercare le condizioni minime
per abitare aggregati che e difficile definire gruppi o sistemi sociali in termini tradizionali. Lo stesso accade
per |’ agire politico.

Lanostra patria, il nostro luogo, sono la contemporaneita. Oltre la patriaeil luogo geografico in cui viviamo.
C’ e perd un problema: la nostraindifferenza alla contemporaneita. Ci mostriamo ad ogni osservazione e con
ogni evidenzarefrattari al suo calore, alla suatemperatura, come pietre di camino. Ci rifugiamo nei nostri
confini, spesso facendone muri e barriere. Ci chiudiamo soprattutto nei nostri confini interiori e
I"individualismo e I’indifferenza agli altri e al tempo in cui viviamo prendono il sopravvento. Ne risentono in
primo luogo le forme di solidarieta che hanno creato le maglie ei legami di base della nostra societa
originarie. Ne risente la nostra disposizione alla responsabilita attiva per creare un luogo vivibile per noi ei



nostri figli. Tanto piu che spesso le forme tradizionali sono usate come un logo o un brand, svuotandole
ulteriormente di senso. E anche qui che agisce I’ indifferenza? Se siamo naturalmente relazionali, come
possiamo essere indifferenti? Questa &, in fondo, la domanda da porsi. A lungo abbiamo vissuto non
accorgendoci né delle risorse naturali né dell’ altro o semplicemente abbiamo negato il loro valore. Potevamo
tenere distante il problema. Tutt’ oralo facciamo. Masi tratta di un’altramodalita. L’ altro e ineluttabilmente
qui, con noi; I’ atro é noi, eppure spesso elaboriamo la sua presenza con I indifferenza. Le risorse naturali, e
in particolare I’ aria, I’acqua e il suolo, sono limitate e in crisi, maci volgiamo spesso dall’ altra parte,
evitando il problema. Facciamo come se non ci fosse. || legame sociale e quello con lanatura, quellarete di
relazioni di cui ognuno di noi e fatto, mostrano evidenti segni di crisi e ridefinizione.

Daniele Del Giudice, con la sua arte narrativa, scrive, nel libro In questa luce: “‘io’ non é altro cheil punto
mutevole, risultato di unarelazione con tutti gli altri, sul quale di voltain voltametto il dito”, descrivendo
guellafenomenologia dell’ esperienza che Vittorio Gallese, da heuroscienziato, ha chiamato “molteplicita
condivisa’. Proprio in quella contingenza del legame sociale nellaquale ci individuiamo, si sperimenta oggi
unacris e unatrasformazione che non & facile definire né dire dove portera. E proprio con I’immaginazione
e lafantasia che sembra impattare principalmente I’ indifferenza, vincolandone il concepimento, |’ espressione
e lamanifestazione. L’ indifferenza sembra colpire principalmente le aspirazioni all’ altro e al mondo, i legami
che possiamo immaginare e che ci consentono di elevarci da dove ce ne stiamo appiattati. Proprio negli spazi
che in quelle dinamiche critiche si aprono, pud emergere la creativita e ognuno di noi puo sperimentare cosi
lapossibilitadi riconoscere la differenza, almeno una differenza, e di trasgredire la consuetudine e laforza
dell’ abitudine, componendo e ricomponendo ancora unavolta, in modi in parte originali, il rapporto trala
propriaresponsabilitacivile, gli atri eil luogo in cui s trova. Vivendo finalmente al presente. Solo facendo
della contemporaneita la nostra patria, possiamo riconoscere nel presenteil valore di noi stessi, degli altri e
del nostro mondo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




