
 

Jung e Pauli psiche e atomi 
Moreno Montanari
13 Giugno 2016

Tra il 1932 e il 1957, il futuro premio Nobel per la fisica Wolfgang Pauli e Carl Gustava Jung, padre della
psicologia del profondo, intesserono un fittissimo carteggio alla ricerca di un terreno comune tra realtà fisica
(Wirklichkeit) e realtà psichica (Realität) che si rivelò per entrambi estremamente fecondo per la
chiarificazione e la ristematizzazione di alcuni concetti chiave al centro dei loro futuri lavori. Ce ne rende
finalmente conto nella sua interezza l’edizione italiana a cura del fisico Antonio Sparzani e della
psicoanalista junghiana Anna Panepucci, recentemente uscita per Moretti & Vitali: Jung e Pauli. Il carteggio
originale: l’incontro tra Psiche e materia, pp. 392, euro 30. Tuttavia, contrariamente a quanto si potrebbe
immaginare, l’incontro tra i due non fu dovuto a questioni scientifiche ma a ragioni cliniche. Wolfgang Pauli,
che nel 1932 era già riconosciuto come uno dei più eminenti rappresentanti della fisica meccanica e di cui
Einstein aveva pubblicamente lodato “la comprensione psicologica dell’evoluzione delle idee, l’accuratezza
delle deduzioni matematiche, la profonda intuizione, la capacità di presentazione del lavoro con sistematica
lucidità, la completezza fattuale e l’infallibilità critica”, viveva infatti una profonda depressione che lo
portava spesso ad ubriacarsi e a sfogare la rabbia in ripetute risse notturne nei caffè di Zurigo, città nella
quale aveva ottenuto la prestigiosa cattedra di Fisica teorica al Politecnico.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/jung-e-pauli-psiche-e-atomi
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari


Wolfgang Pauli. 



 

Pochi anni prima la madre si era suicidata e il padre non aveva perso tempo e si era unito in seconde nozze
con una “cattiva matrigna” che aveva l’età del figlio, che invece aveva visto andare a pezzi, dopo appena
pochi mesi, il suo matrimonio con una cantante notturna di cabaret. I rapporti “tra le donne e me”, scriveva
all’amico Wentzel, “non funzionano affatto e probabilmente non mi riuscirà mai. (…) Ho paura che
invecchiando mi sentirò sempre più solo”. Preoccupato per le sue condizioni di salute, e per la reputazione di
entrambi, il padre di Pauli, collega di Jung all’Università di medicina di Zurigo, gli chiese di prendere in cura
il figlio. 

Jung accettò ma quando ricevette Pauli restò stupefatto dai sogni di questo paziente che definì “stracolmi di
materiale arcaico”. Pauli sembrava venuto apposta per confermare la teoria alla quale Jung stava lavorando in
quegli anni: l’esistenza di un inconscio collettivo costellato di archetipi ricorrenti nelle diverse culture, che
osservava soprattutto nei trattati di alchimia, con i quali egli stesso si era a lungo confrontato in quello che
poi chiamerà il Libro Rosso e che ora ritrovava, finalmente, nei sogni di un’altra persona. Per non rischiare di
influenzarne l’attività onirica Jung decise di inviarlo in terapia ad una giovane collega – più adatta per i suoi
problemi con l’altro sesso, dirà a Paul – alla quale chiede di trascrivere minuziosamente tutti i sogni del
paziente (saranno ben 1300) che dovrà poi consegnargli, come egli stesso racconta in una testimonianza con
la quale, giustamente, si apre il libro. Tale materiale si rivelerà preziosissimo per lo studio jughiano su
Psicologia e Alchimia, centrale nell’evoluzione della sua psicologia complessa; il loro incontro costituì un
mero caso fortuito o fu un felice episodio di sincronicità?

 





Carl Gustava Jung. 

 

Quest’ultimo concetto, che giusto in quegli anni Jung stava formulando e che farà la sua prima apparizione
proprio in un’opera scritta a due mani con Pauli (Naturerklarung und Psiche, 1952; tr. it. L’interpretazione
della Natura e della Psiche, Adelphi, Milano, 2006), ipotizza l’esistenza di una relazione acausale tra eventi
apparentemente indipendenti, non necessariamente simultanei, che tuttavia l’individuo avverte come in
qualche modo collegati da un nesso significativo sul piano esistenziale, aprendo la strada alla possibilità che
possa darsi un’intima corrispondenza tra il piano fisico e quello psichico della realtà. 

Secondo Pauli tale fenomeno, a lungo al centro del loro carteggio, assomiglia «ai diversi tipi di forme
acausali olistiche presenti in natura e alle condizioni che accompagnano il loro attuarsi», che proprio in
quegli anni la fisica quantistica stava portando alla luce. Ma era innanzitutto nella loro vita che Pauli e Jung
potevano osservarli all’opera (o credere di osservarli): le corrispondenze tra realtà interna e realtà esterna in
Pauli erano così frequenti che i suoi colleghi di università avevano coniato la definizione “effetto Pauli” per
indicare il fenomeno per il quale, in sua presenza, alcuni esperimenti non riuscivano perché i macchinari si
bloccavano o, addirittura, esplodevano – e simili relazioni si manifestavano anche fuori dai laboratori e
lontano dai macchinari scientifici; quanto a Jung, è piuttosto famoso l’episodio che egli stesso cita in Sogni,
Ricordi, sogni e riflessioni: durante un alterco con Freud nello studio viennese del padre della psicoanalisi,
Jung, risentito per la scarsa apertura di questi alle sue ragioni, sentì il proprio diaframma arroventarsi come se
fosse di ferro; contemporaneamente si udì uno schianto della libreria che Jung spiegò come un fenomeno di
“esteriorizzazione catalitica”; Freud considerò il fatto del tutto fortuito e si sbrigò a rubricare
l’interpretazione junghiana alla voce “emerita sciocchezza”, ma Jung rispose che si trattava invece di una
corrispondenza tra i due piani di realtà e che si sarebbe ripetuta a breve, come effettivamente avvenne.

 



  

 

In una lettera successiva Freud cercherà di spiegare, e convincere Jung, che si trattava di rumori che venivano
da un’altra stanza, che si verificavano anche in sua assenza e in maniera del tutto indipendente dai suoi
pensieri, ma i due restarono delle rispettive convinzioni. 

Il carteggio tra Jung e Pauli – che per due anni fu anche suo paziente – non intendeva tuttavia, come alcuni
hanno sostenuto, offrire basi scientifiche alla psicoanalisi; certo un certo riscontro nelle teorie della fisica
permetteva a Jung, come scrive in una lettera del 24 ottobre 1953, di non “passare sempre per esoterico”, ma
nella stessa lettera escludeva “un inquadramento della psicologia in una fisica teorica generale, come è
avvenuto per la chimica” perché, “i processi psichici non sono misurabili, senza poi contare la difficoltà
epistemologica”, di saperi così incommensurabili l’uno all’altro. A Jung, e a Pauli, stava piuttosto a cuore lo
sforzo comune di ricercare, ma a livello puramente simbolico, l’archetipo della “coniunctio” che infatti, a
detta di entrambi, governa il loro scambio. Da questo punto di vista interessantissime, anche se non sempre
comprensibili a un non esperto del settore, le associazioni libere che, proprio sul piano di un’ermeneutica
simbolica, compie Pauli in quelli che definisce i suoi “sogni di fisica”. La scoperta e la crescente
familiarizzazione con i simboli dell’inconscio svelò a Pauli che la realtà che la fisica indagava costituiva “una
sezione unidimensionale di un mondo bidimensionale dotato di senso, la cui seconda dimensione non poteva
che essere costituita dall’inconscio e dagli archetipi”, e gli permise di prendere in esame i vantaggi di una
prospettiva che “sacrifica l’obiettività” in favore della “completezza”, stimolando tesi che discusse con Bohr
e Einstein e che poi lo condurranno alla formulazione di quel “principio di esclusione” che gli varrà il Nobel



1945.

 

  

 

Analogamente Jung si sentì enormemente arricchito da uno scambio che, come scrisse, aveva dato “un cuore
nuovo” alle sue intuizioni e alla sua ricerca. Particolarmente “illuminante” gli apparve l’idea che “nella fisica
quantistica l’archetipo vada ricercato nel concetto di probabilità (matematica), cioè nella concordanza di fatto
tra il risultato atteso, calcolato con l’aiuto di questo concetto, e le frequenze misurate empiricamente”
esattamente come, osserva Jung, in chiave psicoanalitica “l’archetipo non rappresenta altro se non la
probabilità dell’accadere psichico. In una certa misura, è il risultato, anticipato per immagini, di una statistica
psichica” (lettera 49). Troverà geniale la metafora, del Sé come un "nucleo radiattivo" e il concetto fisico di
“campo”, “all’interno del quale qualsiasi variazione in ogni punto si tira dietro una variazione in tutti gli altri
punti”, come particolarmente calzante per la relazione analitica e farà proprio, con crescente convinzione, il
costante invito di Pauli ad estendere la psicoanalisi ben oltre la sfera clinica.

 

Va inoltre sottolineato come Pauli, divenuto direttore del comitato scientifico dell’Istituto Carl G. Jung di
Zurigo, si sia battuto (appendice 9) affinché gli psicoanalisti si sottoponessero a loro volta a una terapia
analitica, sottolineando un’esigenza che allora non trovò accoglienza ma che oggi costituisce un obbligo e
una prassi consolidati.

 

Il loro confronto, che si spinge a toccare i vertici della filosofia, della teologia, della fisica e della psicologia
del profondo, mostra quanto proficuo possa essere un dialogo che non miri a dimostrare, convincere o
persuadere, ma si disponga, direi quasi con fare analitico, all’ascolto dell’altro da sé, alla comprensione delle
sue specificità e alla ricerca di un terreno comune, che poi è l’umano incontro. Una strada che i nostri saperi,
sempre più specialistici e parcellizzati, potrebbero faticare a ripercorrere ma che, proprio per questo,
dovrebbero intraprendere.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



