DOPPIOZERO

L acan. Clinica ed etica del godimento

Alex Pagliardini
16 Luglio 2016

Nel corso di tutto il suo insegnamento Lacan compie uno sforzo enorme, quello di intendere, sempre e
comunque, il come eil dove e presente la causa negli effetti —in particolare in quegli effetti di cui la
psicoanalisi si occupae coni quali haachefare, e che prendono viaviail nome di sintomo, di soggetto, di
inconscio, di desiderio ecc.

Che cosa significa tutto cio? Significa che Lacan ha cercato fin da subito, e progressivamente in modo piu
radicale e a contempo rovesciato, di intendere la*“funzione’, il “peso” dell’incidenza del significante nel
funzionamento del significante, dellagenesi della struttura nella struttura, della costituzione del soggetto nel
soggetto costituito, del traumanel traumatico, del taglio nel dispiegamento dell’ inconscio ecc., dunque
appunto la“funzione” eil “peso” della causa nell’ effetto. Detto atrimenti Lacan sin dall’inizio del proprio
insegnamento cerca di cogliere la funzione dell’ accadere nell’ accaduto, individuando in questo nodo un
punto centrale della teoria e della pratica psicoanalitica.

Se si prende come riferimento il testo di aperturadegli Scritti, La lettera rubata, si puo cogliere come gia
guesto Lacan, nella suafase piu propriamente strutturalista, non € interessato al funzionamento astratto della
struttura ma alla suaincidenza, detto altrimenti non e interessato alla struttura ma allo strutturarsi della
struttura o, se vogliamo, € interessato alla strutturain quanto modo di strutturarsi della struttura. Quello che
nelle pagine di tale Scritto Lacan battezza caput mortum del significante altro non e che la presenza

dell’ accadere del significante all’interno del funzionamento significante. Il caput mortum del significante il
punto attorno al quale Lacan sviluppa gran parte del suo insegnamento, attribuendogli nomi e funzioni
diverse, dal falo a tratto unario, dal significante padrone al marchio. Proprio per questo € bene non
dimenticare chein primis e a fondo, tale punto indicail come e presente nel funzionamento della strutturail
suo aver luogo, di come € presente il suo istituirsi nel suo essers istituita, di come e presente |’ accadere del
significante nel suo essere all’ opera, cioé nel suo essere accaduto, nel suo dispiegamento.

Tutto I’insegnamento di Lacan € dungue piegato a questa esigenza di maneggiare nel funzionamento
significante, dunque nell’ inconscio, |’ atto che ripetutamente | o istituisce — di maneggiare ripetutamente
guesto nodo. Molte tortuosita del suo insegnamento trovano in questo nodo unadelle ragioni di fondo. Il fatto
che le tortuosita aumentino nel corso dell’ insegnamento € I'indice ulteriore di unaradicalizzazione di tale
esigenza e allo stesso tempo di un rovesciamento interno a essa. |l rovesciamento consiste nel non intendere
piu, o non solo, il “piano” dell’ accadere nell’ accaduto ma nel maneggiarlo e intenderlo, se posso dire cosi, in
presa diretta, nel coglierein séil piano dell’ accadere, fino aisolarlo nella sua separatezza, nel suo carattere
assol uto.

Trale operazioni pit note di Lacan, che trovain questo nodo la suaragione di fondo, ¢’el’invenzione del
“concetto” di lalingua, che e appunto il tentativo di coglierein presadirettail piano dell’ incidenza del
significante, il suo puro accadere, e non piu e non solo estratto e dedotto dal funzionamento del significante.
Allo stesso modo I’insistenza ottusa di Lacan sullatopologiarischia di essere uno sterile esercizio di


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lacan-clinica-ed-etica-del-godimento
https://test.doppiozero.com/alex-pagliardini

elucubrazione se non vi si coglieil suo tentativo di frequentare |’ accadere in sé e non |’ accadere dedotto
dall’ accaduto, se non vi si coglieil tentativo di cogliere «lagenesi in atto» (p. 68) dell’ esperienza, del
soggetto, dell’ Altro, invece di dedurre lagenesi, la causa, a cose fatte. In tal senso latopologiadi Lacan se
utilizzata come spiegazione del funzionamento dell’ esperienza, dell’ inconscio ecc., a cose fatte, € solo un
€Sercizio retorico.

' My :

Questo nodo, amio avviso decisivo in tutto I’ insegnamento di Lacan, ha dungue due tempi. Nel primo, s
tratta di maneggiare |’ accadere nell’ accaduto, cogliere I’ accadere nell’ accaduto. Nel secondo tempo s tratta
di maneggiare I’ accadere cometale, in sé.

Lamiaimpressione é che questo nodo siail punto pit dimenticato dai lettori e interpreti di Lacan. Molti
degli interpreti piu significativi e raffinati non colgono affatto questo punto o lo relegano sullo sfondo. Le
ragioni di questa sorta di oblio sono molte. Il testo di Federico Leoni, Jacques Lacan, I'economia

dell’ assoluto (Orthotes, 2016, pp. 158) hail grande merito — merito enorme e impareggiabile — di assegnare,
e riconsegnare, a questo nodo il peso che ha. Lo faamodo proprio, concedendosi cioé siail rigore siail
divagare, e lo fanon tanto muovendosi al’interno dell’ insegnamento di Lacan quanto facendo muovere
guesto stesso insegnamento. Lo fa cioé non tanto attraverso un’indagine serrata del passaggi
dell’insegnamento di Lacan dove risuona prepotentemente il nodo in questione, ma andando acogliere e
lavorare una divisione dello stesso insegnamento di Lacan attorno ad alcuni grandi problemi. Questa
divisione e cio che faintendere come ci siaun Lacan che si occupa dell’ accadere attraverso il primato

dell’ accaduto, e un altro Lacan che si occupa dell’ accadere attraverso il primato dell’ accadere. Ladivisione e
essa stessa un accadere, o detto altrimenti e I’indice di come Lacan sia sempre e da sempre ale prese con il



problemadell’ accaderein cio e di cio che accade.

La prima questione, e dungue la primadivisione di Lacan affrontata dal lavoro di Leoni, non poteva che
essere quella del godimento. Niente evidenzia e niente dunque nasconde meglio del problema del godimento
il nodo gordiano accadere-accaduto.

Lacan ha per molto tempo — senzamai smettere del tutto — cercato di intendere il godimento a partire dal
simbolico e dall’immaginario, detto altrimenti a partire dallalegge, dal soggetto, dal desiderio, dal
funzionamento dell’inconscio. Situato in tal modo, il godimento ha assunto varie declinazioni, incarnando la
ripetizione, la spinta acefala e mortifera, |’ eccesso dissipativo e traumatico che sempre abita e causal’ essere
umano. Intendere il godimento sempre e solo a partire dal sapere, dal funzionamento del significante, non
puo che lasciarlo declinare e manifestarsi come rovina e/o0 eccesso dello stesso e nello stesso funzionamento
significante.

Quando Lacan provaaintendereil godimento in sé—il Seminario XIX éin tale direzione decisivo anche se
non ¢’ e un punto preciso di svoltamauna serie infinita di variazioni che portano Lacan in questa nuova
prospettiva— s ritrova con tutt’ altro problematrale mani. Si trovainfatti ad avere a che fare con un
godimento che incarnail puro accadere, I’ atto in atto, la pulsazione incessante, il taglio ripetuto: «vi sono
dunque due godimenti, I’uno dal punto di vista dellalegge, comeil suo residuo, il suo resto inassimilabile,
che tuttavia la presuppone sempre e larafforza costantemente; I’ altro, che potremmo chiamare il godimento
in s, il godimento che accade al di fuori di ogni rapporto con lalegge in quanto e istitutivo dellalegge
stessa. In sé, questo godimento non & affatto un eterno ritorno (“cieco”, “mortifero”) dell’identico. E piuttosto
I” evento incessante, ogni volta assolutamente unico, di una differenza pura. E il vivere inumano che continua
avivere a fondo del soggetto “umano”» (p. 25). Con Lacan possiamo dare un home provvisorio a questi due
godimenti: godimento fallico il primo, godimento Uno il secondo.

Uno e lacifradel puro accadere, dell’ atto in atto, e dunque del godimento — Uno senza Altro lo chiama
spesso Lacan. Due e lacifradegli accadimenti causati continuamente dall’ accadere dell’ Uno, e lacifra del
movimento di soggettivazione, desiderante, causato incessantemente dall’ accadere, cioe dall’ Uno — Uno
nell’ Altro chiama spesso Lacan il come e presente I’ Uno in questo movimento e in questo continuo
spostamento che € poi la soggettivita.

La pratica analitica deve maneggiare questo Uno nell’ Altro per arrivare atoccare I’ Uno senza Altro. Detto
altrimenti la pratica analitica deve maneggiare il godimento in sé per come e presente nel movimento
della soggettivita, del quale é causa, per estrarre il godimento in sé e permettere all’ analizzante di incontrarlo
eatratti di diventarlo (p. 151).

Daqui Leoni ricavaunaclinicadel godimento, un’eticadel godimento e un’ economia del godimento da
differenziare radicamente da una clinica della mancanza-desiderio, da un’ etica della mancanza-desiderio e
da un’ economia della mancanza-desiderio. Qui lasuates diventaradicale in quanto non viene proposta
alcuna diaetticatra queste due dimensioni — e direi che tutto il testo certificaun certo disfars di qualsiasi
formadi dialettica. La clinica-etica-economia della mancanza-desiderio non sarebbe dunque che un effetto
del godimento Uno, dell’ accadere dell’ Uno e a contempo di un’ operazione su di esso. Tale operazione
origina nel dispositivo pit profondo della metafisicadi Aristotele, ossiala scomposizione dell’ accadere della
vita, del fars dellavita, in due dimensioni, la dimensione della potenza e la dimensione dell'atto. Datale
operazione consegue la suddivisione della vita tra un prima e un poi, tra un non-piu € un non-ancora, la
partizione della materia e dellaforma— in sostanza la separazione della vita da se stessa che fadella vita
“mancanzadi” e“ricercaverso’.



Ogni clinica-etica-economia della mancanza-desiderio di conseguenzanon si occupa e non attiene a reale
dellavita, a reale della“ sostanza delle cose”, perché non si avvede della fallacia epistemologica su cui si
fonda, ossiaquelladi confondere | accadere con |’ accaduto, |e cose fatte con cio che lefa, il fatto con il farg,
il movimento con I’ atto. Pertanto non si tratta di mettere in dia ettica queste due cliniche, queste due etiche,
queste due economie, madi disgiungereil piu possibile quelladel godimento, quella dell’ assoluto, da quella
del desiderio, dello spostamento, e occupars esclusivamente della prima: «I’ economia dell’ assoluto non va
detta dialetticamente, mava “fatta’ clinicamente, caso per caso, esperimento per esperimento» (p. 131)

Questa radicalita porta con se atre due tesi radicali, vale adire quelladi un materialismo attualista e non di
un materialismo sostanzialista e quella dell’ autismo dell’ Uno come pul sazione apertissima e non come
chiusura mortifera.

Magritte, Les amants.

Laprimates hauna portata clinica molto significativa. Con Lacan non dobbiamo cadere nel materialismo
ingenuo e psicologico che suppone |’ esistenza di una materia, di una sostanza, di un realeinforme, della
Cosa, su cui I'azione del linguaggio, della cultura, dell’ Altro andrebbe a scavare una mancanza da cui
I"istituzione del desiderio e dellalegge. La Cosa, la sostanza, lamateria, €1’incidenzadel taglio, taglio che
I"accadere di ogni cosa che accade €, taglio che dungue non é taglio di niente mataglio in sg, taglio in sé che



e laveramateria, la vera sostanza, che non mancadi niente ma che creadal niente una materiaripartitae
tagliata e dungque anche caratterizzata dalla mancanza: «cio che apparira mancante e cio di cui apparira
mancante, sono figure tutte inscritte nell’ atto di tagliare, che quanto alui non € mancante di nulla, che quanto
alui e assoluto» (p. 43-44). Lamateria con laquale € alle prese la pratica analitica— e secondo Leoni ogni
pratica che possa dirsi tale — non & dunque quella parte di materia cheil linguaggio non e riuscito ad afferrare
mal’incidenza stessa del linguaggio, il suo accadere costantemente in atto.

L’Uno, come in parte visto, € lavera cifradi questo testo. L’ Uno non e che I’ evento dei molti, |’ accadere di
quel che accade, dunque non e chetaglio di quel che si dispiega, non e che il farsi incessante della vita, di
Unavita, semprein atto nella vita vissuta e nelle sue molteplici esperienze, accadere dellavitache eil
tracciare, tagliare, incidere, marchiare, al fondo di ogni vitatracciata, tagliata, incisa, marchiata. Laformula
di Lacan “c’ e dell’Uno” scrive proprio I’ Uno come atto e non I’ Uno come qual cosa che ¢’ e — per questo
Lacan non scrive “c’el’Uno”. Autismo diventail termine piu adatto per nominare questo puro accadere, in
guanto ne nomina efficacemente il “ carattere” assoluto, cioe assolto dallarelazione, irrelato, separato. Ma
usare un termine cosi pesante, cosi carico di significazione e cosi carico — se posso cosi dire — di dolore, usare
il termine che piu di ogni atro in psicoanalisi, e non solo, nominala chiusura mortale e senza uscita, il buio
dellavitaripiegata su se stessa e per questo spenta e insopportabile, usarlo, appunto, per indicareil farsi della
vita, vaben a di ladellaprovocazione. Fare del termine autismo il nome dell’ incessante farsi dellavita,

I” evento apertissimo del suo accadere, e non la chiusura della vita, la sua mostruosa contorsione, ha un valore
paradigmatico, quello di smettere di intendere lavita a partire dal suo dispiegamento e frazionamento,
dunque a partire dallafunzione dell’ Altro, e iniziare aintenderla a partire dal suo semplice accadere.

In questa direzione si potraforse un giorno intendere appieno cosavogliadire il fatto cheil nostro tempo €l
tempo del desiderio, cioe del rinvio della vita come struttura dellavita, ed e il tempo del simbolico, cioe della
funzione di un Altro che separa sempre piu lavita dalla vita, foss anche in quella modalita nuovissma e
vecchissima dell’imperativo a godere, che proprio in tal modo gia di per sé staccail godimento dall’ atto e ne
faun qualcosa da cercare e avere. In questa direzione il testo di Leoni potraforse un giorno farci intendere, e
tenerne conto nella pratica clinica, cosa voglia dire che «non siamo fatti di atti, ma siamo sempre e soltanto
un atto» (p. 48).

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




