
 

Pasolini e il mito 
Marco A. Bazzocchi
21 Novembre 2011

Fra gli scrittori italiani prima di Pasolini forse solo Pavese ha affrontato con intenzioni cognitive forti il
discorso sul mito, ma se Pasolini sembra sfiorare temi pavesiani, manifesta anche verso di lui un disaccordo e
un fastidio non conciliabili.

 

Per trovare una spiegazione dobbiamo ripercorrere le tracce del discorso sul mito, prima ancora delle
realizzazioni di opere che hanno esplicitamente un argomento mitico. In Empirismo eretico, quando Pasolini
parla del cinema e propone l’idea del cinema come codice della realtà, usa due volte il rimando al mito. La
prima volta (nel saggio del ’65, Il “cinema di poesia”) quando spiega che un film è sempre composto di due
livelli diversi, un livello narrativo, logico – razionale, e un livello inconscio, onirico, infantile e mitico
(“sotto-film mitico e infantile, che, per la natura stessa del cinema, corre sotto ogni film commerciale”): è
questo livello inconscio che secondo Pasolini affiora nella “soggettiva libera indiretta”, quando cioè lo
sguardo dell’autore si cala completamente in un altro sguardo (“egli si immerge in un suo personaggio”) e
recupera, attraverso i mezzi tecnici del cinema, una modalità del visibile che viene definita “l’originaria
qualità onirica, barbarica, irregolare, aggressiva, visionaria”. Cinque aggettivi in sequenza a cui potremmo
aggiungere, senza eccessive forzature, l’aggettivo “mitico”, che in un certo senso li sintetizza. Il secondo
rimando al mito è consequenziale a questo, e si trova nell’intervento Battute sul cinema (1966), dove Pasolini
riprende le sue idee sul cinema come “lingua scritta della realtà” e sostiene che il cinema tecnicamente ci
consente di capire come funziona la realtà, esattamente come la scrittura ci ha consentito di capire cosa è
l’oralità. La tecnica, nel caso del cinema, ci porta a contatto diretto con una forma di realtà arcaica, fatta di
segni, che riattiva i residui del “pensiero selvaggio” che si trova ancora in ogni uomo civilizzato. Il cinema ci
mette di fronte la “violenza fisica” della realtà, riproducendola. Tecnica e mito entrano in rapporto. E
Pasolini, ironicamente, dice che nel giorno del Giudizio universale egli dovrà render conto della sua
debolezza di fronte alle attrazioni di tecnica e mito, “che si identificano” (Pasolini vs Heidegger? Per il
filosofo tedesco la tecnica allontana dall’essere, in quanto struttura di dominio dell’ente).

 

Questo è il problema. Pasolini ha subordinato un discorso sul mito al discorso tecnico sul cinema. E il
discorso sul mito è il discorso sulla realtà, cioè sulla violenza fisica della realtà che solo il cinema, in quanto
tecnica complessa, può farci conoscere.

Però c’è un altro passaggio che non possiamo ignorare. Un mito non è un testo scritto una volta per tutte, ma
un testo che ha avuto molteplici versioni e rimanipolazioni. Quando Pasolini vuole fare il film su Edipo, o su
Medea, o sull’Orestiade, ha sì un testo di partenza, il testo classico, ma deve poi riscrivere questo testo e
trasformarlo in una sceneggiatura, cioè in quella che lui chiama “struttura che vuole diventare altra struttura”.
La sceneggiatura è la premessa scritta al recupero della realtà: un’utilizzazione della lingua scritta che
anticipa l’avvento di un’altra lingua (la realtà in quanto immagine). Leggendo la sceneggiatura il lettore
elabora immagini, cioè pensa su due livelli, quello razionale che gli consente di decifrare le parole, e quello
irrazionale (ancora il pensiero selvaggio) che gli consente di vedere già le immagini.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/pasolini-e-il-mito
https://test.doppiozero.com/marco-bazzocchi


 

Ma che cos’è realmente questo movimento doppio? Si tratta del tentativo del pensiero di sorpassare le regole
della razionalità andando verso un’altra forma espressiva. Una forma che nasce nella realtà e si manifesta
attraverso il film, e per la quale Pasolini elabora il termine di “cinèma”. Il “cinèma” è un’immagine
primordiale, una monade visiva, qualcosa che non esiste realmente, perché “l’immagine nasce dalle
coordinazioni di cinèmi”. Bisogna chiedersi perché Pasolini non si sia accontentato delle immagini ma abbia
sentito il bisogno di definire unità visiva minime inferiori alle immagini, e aprire spazi di significazione al di
sotto del livello delle immagini. Credo che questo sia dovuto al fatto che Pasolini voleva eliminare qualsiasi
ipoteca di mimetismo dal suo discorso. Parlando di immagini sarebbe inevitabilmente ricaduto in un vizio
platonico, e quindi avrebbe ipotecato proprio quel livello mitico, onirico, primitivo che è il rimando a un’altra
realtà. Così invece riesce a tener distinto il linguaggio del cinema dal linguaggio di altri sistemi espressivi
scritti. Tanto è vero che sente anche il bisogno di creare un secondo termine, “im-segno”, per tener distinto il
linguaggio cinematografico, e poi fa di tutto per lasciare nel vago la possibilità di identificazione dell’im-
segno. Che cos’è? il fotogramma? una durata di fotogrammi? una sequenza significativa di fotogrammi?

 

Pasolini non scioglie i dubbi. La sua ansia nomenclatoria corrisponde realmente al bisogno di non
determinare in categorie già consumate il linguaggio del cinema. Crea definizioni per spostare il suo discorso
fuori da ogni definizione in uso. Vuole essere iperspecialistico per saltare fuori dagli specialismi che sente
intorno a sé. Il termine tecnico – di matrice linguistica – sembra esser lì solo per alludere all’indefinibile,
resta un guscio vuoto ( si pensi invece a come Barthes cerca di riempire di significati emotivi i termini che
elabora per la fotografia). E tutto questo perché vuole dimostrare che una sceneggiatura è una forma
espressiva che consente di esperire contemporaneamente due livelli diversi di conoscenza: uno razionale e
uno irrazionale, uno intellettuale e uno visivo, uno connesso al codice della scrittura l’altro connesso al
codice della realtà (intesa in un senso molto ampio). La parola della sceneggiatura appartiene a “due lingue
dotate di strutture diverse”, è essa stessa una struttura in movimento. Il bersaglio è proprio lo strutturalismo, e
in particolare Lévi-Stauss, secondo il quale non si potrebbero definire uno stadio A e uno stadio B e “rivivere
empiricamente il passaggio dall’uno all’altro”. La sceneggiatura invece consente questo, è una affermazione
di “empirismo eretico” contro lo strutturalismo.

 

I film di Pasolini mostrano tutti insieme il realizzarsi di questa ipotesi di lavoro. Ma i film mitici aggiungono
un valore in più, e il valore sta proprio nel modo in cui diventano film esplicitamente dedicati a un’altra
realtà, e quindi consentono di fare esperienza della realtà e contemporaneamente di un’altra realtà. Bisogna
anche aggiungere che la trilogia dei film mitici è quella che recupera la narrazione attraverso modelli tragici
che vengono sottoposti a una operazione di strategia visiva capace di portarli in un orizzonte completamente
diverso da quello originario. Mi riferisco in particolare alla scelta degli spazi esotici in cui i film vengono
ambientati (Marocco, Turchia, Africa), alla scelta dei costumi e di tutti gli elementi complementari di decoro,
alla scelta delle musiche, al lavoro condotto sulla gestualità, sul corpo e sulle espressioni degli attori. Tutto
questo insieme costituisce un rimando molto esplicito a un livello visivo che non ha niente a che fare né con
il testo classico né con la sceneggiatura ma che si esplica solo al momento in cui la pellicola viene
impressionata dalle immagini. Faccio un unico esempio, riferendomi al comportamento gestuale di Edipo,
che costituisce la base di tutto il film sofocleo. Edipo/ Citti si comporta nel film come se non avesse
strumenti maturi di interpretazione della realtà, è violento, o infantile, ride con stupore di fronte a certi fatti, o
perde la coscienza di sé (per esempio di fronte all’oracolo), oppure sembra voler agire spinto solo da una
elementare volontà distruttiva (nella scena dell’uccisione del padre Laio e della scorta), o di un desiderio
erotico adolescenziale, e più volte compie l’atto rabbioso di mordersi il dorso della mano, come se volesse
scaricare su di sé impulsi elementari che non riesce a elaborare. Tutto questo fa di Edipo/ Citti un
personaggio completamente diverso dall’Edipo greco (al di là della ripresa di segmenti testuali a volte
puntuale), soprattutto se pensiamo che l’esito della cecità è quello che porta alla poesia, cioè al destino che



Pasolini stesso riconosce (e ci fa riconoscere) come suo.

 

Il mito nel film rinasce attraverso scelte visive. E queste scelte corrispondono alla volontà di mettere in scena
un’altra realtà, una realtà che possiamo capire se contemporaneamente teniamo presente il testo classico,
anche solo per assaggi: così, la storia di Edipo diventa una “struttura che vuol essere altra struttura”. Ma forse
Pasolini non vuole che noi ricostruiamo un discorso coerente sul suo film perché il suo film è pensato come
una concentrazione di immagini la cui funzione è quella di corrodere dall’interno la coerenza sia del testo
sofocleo che del testo freudiano, cioè di due grandi racconti mitici (la realtà di Edipo appare attraverso i vuoti
del mito di Edipo). Per questo Pasolini apre il film con un segmento temporale esplicitamente didascalico e
autobiografico, dove ci sono gli elementi semplici del discorso freudiano (l’amore incondizionato che il
bambino sente per la Madre, l’odio del Padre, la scena primaria, la violenza sui piedi ecc.) e gli elementi
semplici della sua biografia (la Piazza di Casarsa, il prato con i salici, il padre militare, la madre spensierata).
Questo segmento narrativo esaurisce, condensandoli, i luoghi comuni del mito di Edipo. Poi il film diventa
uno spaesamento visivo e concettuale di situazioni che rimandano al testo originario come a una traccia
narrativa sempre rimanipolata dal livello visivo che la ripercorre.

 

Insomma, è la Realtà a dare valore al Mito, e non viceversa. Pasolini rovescia così un assioma
dell’interpretazione mitica, sia in ambito psicologico che in ambito antropologico, dove noi in ogni caso
usiamo il concetto di Mito per interpretare la Realtà. Il Mito di per sé non interessa a Pasolini. Anzi il Mito di
per sé porta direttamente a una visione decadente, al limite fascista. Già qui possiamo vedere l’inizio di un
distacco da Pavese, che invece cerca nella realtà le tracce mnemoniche primordiali che corrispondono al
mito, e pensa che la letteratura possa farle affiorare e quindi dominare (secondo l’esperienza che lui ricava da
Thomas Mann, ma che poi si rovescia negativamente su di lui: anche se Pasolini non lo cita, potrebbe aver
letto il saggio di Furio Jesi su Pavese, che è del 1964).

 

Però va aggiunto che la nozione di realtà di Pasolini sembra essere inscindibile dalla nozione tecnica che si
lega al cinema. Sembra che solo attraverso il cinema, cioè solo attraverso la macchina da presa, la realtà
possa manifestare se stessa. Il cinema è una forma mitica di approccio alla realtà, ma l’affermazione
andrebbe rovesciata: attraverso il cinema la realtà ci coinvolge nella sua forma mitica (non attraverso un
singolo film, dove come sappiamo il regista deve sempre mediare tra istanze razionali e narrative e
affioramento arcaico e primordiale del mondo). Anche in questo caso, Pasolini sembra inseguito dall’ansia di
voler chiarire e specificare là dove invece regna un ordine misterioso. Quando scrive “la realtà (spiata dal
cinema) è un insieme …” sembra proprio che voglia alludere all’unica possibilità di entrare in contatto con
un ordine mitico attraverso uno strumento tecnico, che non a caso lui chiama “Mangiarealtà”, o “Occhio-
Bocca” (che a pensarci bene è il nome che darebbe un primitivo alla macchina da presa). Rimane sempre
presente l’idea di un rapporto fisico violento della realtà sul soggetto che la esperisce. E le cose si
complicano quando Pasolini fa ricorso all’idea di montaggio, che per lui è centrale nell’operazione estetica
del film. Attraverso il montaggio l’autore rende la realtà capace di esprimersi in tutta la sua dimensione
enigmatica e primitiva. Il montaggio è l’operazione tecnica che fa affiorare la realtà nascosta e la rende
visibile. Se prendo un giovane brasiliano, Joaquim, e lo filmo in vari momenti della sua giornata e poi
attraverso il montaggio realizzo un film su Joaquim è come se avessi scritto un poema su di lui: gli offro un
incremento di significazione, lo rendo completo, cioè arcaico, cioè mitico.

 

Paradosso estremo: solo perdendo il Joaquim reale conquisto il Joaquim vero, solo rinunciando al suo corpo
posso avere lui nella sua totalità. Pasolini introduce qui un concetto che deriva dalla critica dantesca e che



rafforza il discorso sul mito. Si tratta dell’idea di compimento figurale dell’esistenza. All’interno del cinema,
e attraverso il montaggio, la realtà giunge al suo compimento figurale, ogni individuo trova la compiutezza
del proprio destino. Le azioni singole di una vita mancano di unità, cioè di compiutezza, finché la morte non
chiude il campo infinito del possibile. Finché siamo vivi manchiamo di senso, dice Pasolini. E noi potremmo
aggiungere: finché la nostra realtà fisica non diventa cinema, finché non viene assorbita dalla macchina da
presa. E in conseguenza di ciò diventa mito, cioè realtà vera. “O essere immortali e inespressi o esprimersi e
morire”: questa la forma essenziale del ragionamento cui giunge Pasolini. Esponendosi al visibile, la forma
nascosta del mondo si dà alla morte, si rende evidente attraverso la morte. La realtà che appare nel cinema,
appare dunque in quanto sopravvivenza, ogni individuo è vivo in quanto sopravvive, cioè sorpassa con la sua
seconda vita la morte stessa. Una seconda vita fatta di immagini, che a loro volta sono coaguli di archetipi
visivi. Niente che si possa definire razionalmente, perché non c’è razionalità logica. La tecnica tocca
direttamente un lato nascosto del mondo. E lo rende visibile per affioramenti discontinui, fuori dalla
continuità del tempo (Proust è profondamente metabolizzato da Pasolini). Anche un autore sarà compiuto
solo quando la morte avrà realizzato il montaggio definitivo della sua vita. Per questo un autore “abita la
morte anziché abitare la vita”. In quanto estraneo, gli altri lo guardano con diffidenza, non capiscono il suo
amore per la vita che passa attraverso la morte. E che si realizza con atteggiamenti di continuo
sadomasochismo, cioè di oltraggio verso lo spettatore e di oltraggio verso se stesso.

 

Qui Pasolini tocca un altro punto che lo avvicina a Pavese, anche se poi gli esiti sono diversi. Si tratta
dell’impulso autodistruttivo che Pavese rintraccia in momenti sempre connessi con la scoperta di modelli
mitici. I Dialoghi con Leucò sono pieni di tali momenti. E La luna e i falò è un grande esorcismo per tenere
lontano l’odore del sangue. Sangue che in Pavese si presenta sempre con aspetti femminili, archetipici e
simbolici, tanto da far pensare al limite al sangue del mestruo. In Pasolini non c’è tanto il sangue quanto la
carne, intesa come momento di dissoluzione erotico del corpo. Pasolini tocca il massimo di esibizione sadica
e masochistica nel film Porcile, non a caso il suo film meno capito e studiato, dove vengono messe in scene
due avventure simmetriche e complementari. La prima, quella di un giovane cannibale primitivo che si nutre
dei suoi simili come se inseguisse un ideale di perfezione artistica, divora con la stessa ansia con cui un
artista insegue la realtà. La seconda, quella di un giovane figlio della grande borghesia tedesca che conduce
una lotta inerme contro lo strapotere paterno praticando una forma d’amore perverso che lo porta a
accoppiarsi con i maiali, fino a esserne divorato e a non lasciare traccia di sé. L’esempio arcaico del giovane
cannibale si rovescia nell’esempio moderno del giovane divorato nel porcile. Mangiare la realtà diventa
l’essere mangiati dalla realtà. Nella sceneggiatura, quando il cannibale viene ucciso, si parla esplicitamente di
un “piacere intenso” che non assomiglia a niente di umano, di una “gioia sessuale” che comprende una
“meravigliosa vergogna”, di “veggente bestialità”, “di intensità di vita” che assomiglia al “raccoglimento
della morte”. E quando il giovane figlio ribelle vuole spiegare la sua diversità, parla di una “grazia” che è
anche una “peste”, di una “vita pura” che implica la diversità assoluta da tutti e da tutto. In ambedue i casi si
tratta di allusioni a una condizione di piacere indefinibile, una pienezza di contatto col mondo che non può
avere sviluppo, ed è destinata a cancellarsi dal mondo. Il film è la traccia visibile della sopravvivenza di due
destini cancellati dalla storia. Ed è anche l’illustrazione di due vite inconcepibili in termini di giustificazione
logica. Così Pasolini ha realizzato un modello mitico pervasivo, tale da non lasciare vie d’uscita al pensiero
razionale. Tutto si gioca attraverso i sensi e il corpo. Le parole sono solo la traccia che deve evocare
immagini, immagini così segrete che neanche il film le può fino in fondo creare. Qui Pasolini ha toccato la
parte nascosta del mito, prima ancora di concepire l’allegoria di Salò, dove il mito è definitivamente
cancellato dal dispositivo del potere. La scena dei signori che guardano dalle finestre della villa le torture con
il binocolo rovesciato è l’allegoria della tecnica che non ha più rapporto con la parte nascosta del mito, cioè
con la realtà.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



