DOPPIOZERO

Pasolini eil mito

Marco A. Bazzocchi
21 Novembre 2011

Fragli scrittori italiani primadi Pasolini forse solo Pavese ha affrontato con intenzioni cognitive forti il
discorso sul mito, ma se Pasolini sembra sfiorare temi pavesiani, manifesta anche verso di lui un disaccordo e
un fastidio non conciliabili.

Per trovare una spiegazione dobbiamo ripercorrere le tracce del discorso sul mito, primaancora delle
realizzazioni di opere che hanno esplicitamente un argomento mitico. In Empirismo eretico, quando Pasolini
parladel cinema e propone|’ideadel cinema come codice dellarealta, usadue volteil rimando al mito. La
primavolta (nel saggio del '65, Il “ cinema di poesia” ) quando spiega che un film & sempre composto di due
livelli diversi, un livello narrativo, logico — razionale, e un livello inconscio, onirico, infantile e mitico
(“sotto-film mitico e infantile, che, per la natura stessa del cinema, corre sotto ogni film commerciale’): &
questo livello inconscio che secondo Pasolini affiora nella“ soggettiva liberaindiretta”, quando cioé lo
sguardo dell’ autore si cala completamente in un altro sguardo (“egli S immerge in un suo personaggio”) e
recupera, attraverso i mezzi tecnici del cinema, unamodalita del visibile che viene definita I’ originaria
qualita onirica, barbarica, irregolare, aggressiva, visionaria’. Cinque aggettivi in sequenza a cui potremmo
aggiungere, senza eccessive forzature, I’ aggettivo “mitico”, chein un certo senso li sintetizza. 11 secondo
rimando al mito & consequenziae a questo, e si trova nell’ intervento Battute sul cinema (1966), dove Pasolini
riprende |e sue idee sul cinema come “lingua scrittadellarealta’ e sostiene che il cinema tecnicamente ci
consente di capire come funzionalarealta, esattamente come la scrittura ci ha consentito di capire cosa é

I’ oralita. Latecnica, nel caso del cinema, ci porta a contatto diretto con unaformadi realta arcaica, fatta di
segni, cheriattivai residui del “pensiero selvaggio” che si trova ancorain ogni uomo civilizzato. Il cinemaci
mette di fronte la“violenzafisica’ dellarealta, riproducendola. Tecnica e mito entrano in rapporto. E
Pasolini, ironicamente, dice che nel giorno del Giudizio universale egli dovrarender conto della sua
debolezza di fronte ale attrazioni di tecnicae mito, “che s identificano” (Pasolini vs Heidegger? Per il
filosofo tedesco la tecnica allontana dall’ essere, in quanto struttura di dominio dell’ ente).

Questo eil problema. Pasolini ha subordinato un discorso sul mito al discorso tecnico sul cinema. E il
discorso sul mito eil discorso sullarealta, cioe sullaviolenzafisicadellarealtache solo il cinema, in quanto
tecnica complessa, puo farci conoscere.

Pero ¢’ e un altro passaggio che non possiamo ignorare. Un mito non e un testo scritto unavolta per tutte, ma
un testo che ha avuto molteplici versioni e rimanipolazioni. Quando Pasolini vuole fareil film su Edipo, o su
Medea, o sull’ Orestiade, ha si un testo di partenza, il testo classico, madeve poi riscrivere questo testo e
trasformarlo in una sceneggiatura, cioé in quella che lui chiama “ struttura che vuole diventare altra struttura’.
La sceneggiatura e la premessa scritta al recupero dellarealta: un’ utilizzazione dellalingua scritta che
anticipal’avvento di un’altralingua (larealtain quanto immagine). Leggendo la sceneggiaturail lettore
elaboraimmagini, cioé pensa su due livelli, quello razionae che gli consente di decifrare le parole, e quello
irrazionale (ancorail pensiero selvaggio) che gli consente di vedere giale immagini.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/pasolini-e-il-mito
https://test.doppiozero.com/marco-bazzocchi

Ma che cos' e realmente questo movimento doppio? Si tratta del tentativo del pensiero di sorpassare le regole
dellarazionalita andando verso un’ altra forma espressiva. Unaforma che nasce nellarealta e s manifesta
attraverso il film, e per laquale Pasolini elaborail termine di “cinema’. Il “cinema’ e un’immagine
primordiale, una monade visiva, qualcosa che non esiste realmente, perché “I’immagine nasce dalle
coordinazioni di cinémi”. Bisogna chiedersi perché Pasolini non si sia accontentato delle immagini ma abbia
sentito il bisogno di definire unita visivaminime inferiori alle immagini, e aprire spazi di significazione a di
sotto del livello delle immagini. Credo che questo sia dovuto al fatto che Pasolini voleva eliminare qualsiasi
ipoteca di mimetismo dal suo discorso. Parlando di immagini sarebbe inevitabilmente ricaduto in un vizio
platonico, e quindi avrebbe ipotecato proprio quel livello mitico, onirico, primitivo che éil rimando aun’altra
reata. Cosi invece riesce atener distinto il linguaggio del cinema dal linguaggio di atri sistemi espressivi
scritti. Tanto é vero che sente anche il bisogno di creare un secondo termine, “im-segno”, per tener distinto il
linguaggio cinematografico, e poi fadi tutto per lasciare nel vago la possibilita di identificazione dell’im-
segno. Che cos €?il fotogramma? una durata di fotogrammi? una sequenza significativa di fotogrammi?

Pasolini non scioglie i dubbi. La sua ansia nomenclatoria corrisponde realmente al bisogno di non
determinare in categorie gia consumate il linguaggio del cinema. Crea definizioni per spostare il suo discorso
fuori da ogni definizione in uso. Vuole essere iperspecialistico per saltare fuori dagli specialismi che sente
intorno a sé. Il termine tecnico — di matrice linguistica— sembra esser |i solo per alludere al’indefinibile,
resta un guscio vuoto ( si pensi invece a come Barthes cercadi riempire di significati emotivi i termini che
elabora per lafotografia). E tutto questo perché vuole dimostrare che una sceneggiatura € una forma
espressiva che consente di esperire contemporaneamente due livelli diversi di conoscenza: uno razionale e
uno irrazionale, uno intellettuale e uno visivo, uno connesso al codice della scrittural’ altro connesso al
codice dellarealta (intesain un senso molto ampio). La parola della sceneggiatura appartiene a “due lingue
dotate di strutture diverse”, € essa stessa una struttura in movimento. || bersaglio e proprio lo strutturalismo, e
in particolare L évi-Stauss, secondo il quale non si potrebbero definire uno stadio A e uno stadio B e “rivivere
empiricamenteil passaggio dall’uno al’ altro”. La sceneggiatura invece consente questo, e una affermazione
di “empirismo eretico” contro lo strutturalismo.

| film di Pasolini mostrano tutti insiemeil realizzars di questaipotes di lavoro. Mai film mitici aggiungono
un valorein piu, eil valore sta proprio nel modo in cui diventano film esplicitamente dedicati aun’atra
realta, e quindi consentono di fare esperienza della realta e contemporaneamente di un’ altra realta. Bisogna
anche aggiungere che latrilogiade film mitici € quella che recuperala narrazione attraverso modelli tragici
che vengono sottoposti a una operazione di strategia visiva capace di portarli in un orizzonte completamente
diverso da quello originario. Mi riferisco in particolare alla scelta degli spazi esotici in cui i film vengono
ambientati (Marocco, Turchia, Africa), alla sceltadei costumi e di tutti gli elementi complementari di decoro,
alla sceltadelle musiche, a lavoro condotto sulla gestualita, sul corpo e sulle espressioni degli attori. Tutto
guesto insieme costituisce un rimando molto esplicito aun livello visivo che non ha niente a che fare né con
il testo classico né con la sceneggiaturama che si esplica solo al momento in cui la pellicolaviene
impressionata dalle immagini. Faccio un unico esempio, riferendomi a comportamento gestuale di Edipo,
che costituisce la base di tutto il film sofocleo. Edipo/ Citti s comporta nel film come se non avesse
strumenti maturi di interpretazione dellarealta, e violento, o infantile, ride con stupore di fronte a certi fatti, o
perde la coscienza di sé (per esempio di fronte all’ oracol o), oppure sembra voler agire spinto solo da una
elementare volonta distruttiva (nella scena dell’ uccisione del padre Laio e della scorta), o di un desiderio
erotico adolescenziale, e piu volte compie |’ atto rabbioso di mordersi il dorso della mano, come se volesse
scaricare su di séimpulsi elementari che non riesce a elaborare. Tutto questo fadi Edipo/ Citti un
personaggio completamente diverso dall’ Edipo greco (al di ladellaripresadi segmenti testuali avolte
puntuale), soprattutto se pensiamo che I’ esito della cecita & quello che porta ala poesia, cioé a destino che



Pasolini stesso riconosce (e ci fariconoscere) come suo.

I mito nel film rinasce attraverso scelte visive. E queste scelte corrispondono alavolonta di mettere in scena
un’ atrarealtd, unarealta che possiamo capire se contemporaneamente teniamo presente il testo classico,
anche solo per assaggi: cosi, lastoriadi Edipo diventa una “ struttura che vuol essere altra struttura’. Maforse
Pasolini non vuole che noi ricostruiamo un discorso coerente sul suo film perché il suo film & pensato come
una concentrazione di immagini la cui funzione e quelladi corrodere dall’ interno la coerenza sia del testo
sofocleo che del testo freudiano, cioé di due grandi racconti mitici (lareatadi Edipo appare attraverso i vuoti
del mito di Edipo). Per questo Pasolini apreil film con un segmento temporale esplicitamente didascalico e
autobiografico, dove ci sono gli elementi semplici del discorso freudiano (I’ amore incondizionato cheiil
bambino sente per laMadre, I’ odio del Padre, la scena primaria, laviolenza sui piedi ecc.) e gli elementi
semplici della suabiografia (la Piazza di Casarsa, il prato coni salici, il padre militare, |la madre spensierata).
Questo segmento narrativo esaurisce, condensandoli, i luoghi comuni del mito di Edipo. Poi il film diventa
uno spaesamento Visivo e concettuale di situazioni che rimandano al testo originario come a unatraccia
narrativa sempre rimanipolata dal livello visivo che laripercorre.

Insomma, € la Realta adare valore a Mito, e non viceversa. Pasolini rovescia cosi un assioma

dell’ interpretazione mitica, siain ambito psicologico che in ambito antropol ogico, dove noi in ogni caso
usiamo il concetto di Mito per interpretare la Realta. 1| Mito di per sé non interessa a Pasolini. Anzi il Mito di
per sé porta direttamente a una visione decadente, al limite fascista. Gia qui possiamo vederel’inizio di un
distacco da Pavese, che invece cerca nellarealta le tracce mnemoniche primordiali che corrispondono al

mito, e pensa che laletteratura possa farle affiorare e quindi dominare (secondo I’ esperienza che lui ricava da
Thomas Mann, ma che poi si rovescia negativamente su di lui: anche se Pasolini non lo cita, potrebbe aver
letto il saggio di Furio Jesi su Pavese, che € del 1964).

Perd va aggiunto che lanozione di realta di Pasolini sembra essere inscindibile dalla nozione tecnica che si
legaa cinema. Sembra che solo attraverso il cinema, cioeé solo attraverso la macchinada presa, lareata
possa manifestare se stessa. 11 cinema € unaforma miticadi approccio alareata, mal’ affermazione
andrebbe rovesciata: attraverso il cinemalarealtaci coinvolge nella sua forma mitica (non attraverso un
singolo film, dove come sappiamo il regista deve sempre mediare traistanze razionali e narrative e
affioramento arcaico e primordiale del mondo). Anche in questo caso, Pasolini sembrainseguito dall’ ansia di
voler chiarire e specificare la dove invece regna un ordine misterioso. Quando scrive “larealta (spiata dal
cinema) é uninsieme ...” sembra proprio che voglia alludere all’ unica possibilita di entrare in contatto con
un ordine mitico attraverso uno strumento tecnico, che non a caso lui chiama“Mangiarealta’, o “ Occhio-
Bocca’ (che apensarci bene € il nome che darebbe un primitivo alla macchina da presa). Rimane sempre
presente |’ideadi un rapporto fisico violento dellarealta sul soggetto che la esperisce. E le cose s
complicano quando Pasolini faricorso al’idea di montaggio, che per [ui e centrale nell’ operazione estetica
del film. Attraverso il montaggio I’ autore rende la realta capace di esprimersi in tuttala sua dimensione
enigmatica e primitiva. || montaggio e I’ operazione tecnica che fa affiorare la realta nascosta e la rende
visibile. Se prendo un giovane brasiliano, Joaquim, e lo filmo in vari momenti della sua giornata e poi
attraverso il montaggio realizzo un film su Joaquim & come se avessi scritto un poemasu di lui: gli offro un
incremento di significazione, lo rendo completo, cioé arcaico, cioé mitico.

Paradosso estremo: solo perdendo il Joaquim reale conquisto il Joaquim vero, solo rinunciando a suo corpo
posso avere lui nella suatotalita. Pasolini introduce qui un concetto che deriva dalla critica dantesca e che



rafforzail discorso sul mito. Si tratta dell’idea di compimento figurale dell’ esistenza. All’interno del cinema,
e attraverso il montaggio, larealta giunge a suo compimento figurale, ogni individuo trovala compiutezza
del proprio destino. Le azioni singole di unavitamancano di unita, cioe di compiutezza, finché la morte non
chiude il campo infinito del possibile. Finché siamo vivi manchiamo di senso, dice Pasolini. E noi potremmo
aggiungere: finché la nostra realta fisica non diventa cinema, finché non viene assorbita dalla macchina da
presa. E in conseguenza di cio diventa mito, cioé realta vera. “ O essereimmortali e inespressi 0 esprimersi e
morire”: questalaforma essenziale del ragionamento cui giunge Pasolini. Esponendosi al visibile, laforma
nascosta del mondo si da allamorte, si rende evidente attraverso la morte. Larealta che appare nel cinema,
appare dungue in quanto sopravvivenza, ogni individuo e vivo in quanto sopravvive, cioe sorpassa con la sua
seconda vitalamorte stessa. Una seconda vita fatta di immagini, che aloro volta sono coaguli di archetipi
visivi. Niente che si possa definire razionalmente, perché non ¢’ e razionalita logica. Latecnicatocca
direttamente un lato nascosto del mondo. E lo rende visibile per affioramenti discontinui, fuori dalla
continuita del tempo (Proust e profondamente metabolizzato da Pasolini). Anche un autore sara compiuto
solo quando la morte avrarealizzato il montaggio definitivo della sua vita. Per questo un autore “abitala
morte anziché abitare lavita’. In quanto estraneo, gli altri 1o guardano con diffidenza, non capiscono il suo
amore per lavita che passa attraverso lamorte. E che s realizza con atteggiamenti di continuo
sadomasochismo, cioé di oltraggio verso lo spettatore e di oltraggio verso se stesso.

Qui Pasolini tocca un altro punto che lo avvicina a Pavese, anche se poi gli esiti sono diversi. Si tratta
dell’impul so autodistruttivo che Pavese rintracciain momenti sempre connessi con la scoperta di modelli
mitici. | Dialoghi con Leuco sono pieni di tali momenti. E Laluna ei falo € un grande esorcismo per tenere
lontano I’ odore del sangue. Sangue che in Pavese si presenta sempre con aspetti femminili, archetipici e
simbolici, tanto dafar pensare a limite a sangue del mestruo. In Pasolini non ¢’ é tanto il sangue quanto la
carne, intesa come momento di dissoluzione erotico del corpo. Pasolini toccail massimo di esibizione sadica
e masochisticanel film Porcile, non acaso il suo film meno capito e studiato, dove vengono messe in scene
due avventure simmetriche e complementari. La prima, quelladi un giovane cannibale primitivo che si nutre
dei suoi simili come seinseguisse un ideale di perfezione artistica, divora con la stessa ansia con cui un
artistainsegue larealta. La seconda, quelladi un giovane figlio della grande borghesia tedesca che conduce
unalottainerme contro |o strapotere paterno praticando una forma d’ amore perverso che lo portaa
accoppiarsi con i maiali, fino aesserne divorato e anon lasciare traccia di sé. L’ esempio arcaico del giovane
cannibale si rovescia nell’ esempio moderno del giovane divorato nel porcile. Mangiare laredta diventa

I’ essere mangiati dallarealta. Nella sceneggiatura, quando il cannibale viene ucciso, si parla esplicitamente di
un “piacereintenso” che non assomiglia a niente di umano, di una“gioia sessuale” che comprende una
“meravigliosavergogna’, di “veggente bestialita’, “di intensita di vita” che assomigliaa “raccoglimento
dellamorte’. E quando il giovanefiglio ribelle vuole spiegare la sua diversita, parladi una“grazia’ che e
anche una“peste’, di una“vita pura’ che implicaladiversita assoluta datutti e datutto. In ambeduei casi si
tratta di allusioni a una condizione di piacere indefinibile, una pienezza di contatto col mondo che non puo
avere sviluppo, ed e destinata a cancellarsi dal mondo. Il film & latraccia visibile della sopravvivenza di due
destini cancellati dallastoria. Ed € anche I’ illustrazione di due vite inconcepibili in termini di giustificazione
logica. Cosi Pasolini harealizzato un modello mitico pervasivo, tale danon lasciare vie d’ uscita al pensiero
razionale. Tutto si gioca attraverso i sensi eil corpo. Le parole sono solo latraccia che deve evocare
immagini, immagini cosi segrete che neancheil film le puo fino in fondo creare. Qui Pasolini hatoccato la
parte nascosta del mito, primaancora di concepire |’ alegoriadi Salo, dove il mito é definitivamente
cancellato dal dispositivo del potere. La scena dei signori che guardano dalle finestre dellavillale torture con
il binocolo rovesciato e |’ allegoria della tecnica che non ha piu rapporto con la parte nascosta del mito, cioe
con larealta

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




