
 

Anna Maria Ortese. L’altro vivente 
Damiano Benvegnù
16 Luglio 2016

Sulla terza pagina de La Stampa del 3 febbraio 1976 i lettori trovarono l’insolito ritratto di un cane con una
corona di spine. Provocatoria pubblicità per un libro di (allora) prossima pubblicazione intitolato Imperatrice
nuda, tale ritratto ne rappresentava appunto la copertina. L’autore era il pilota automobilistico, scrittore, e
attivista svizzero Hans Ruesch, e Imperatrice nuda mirava a mettere la scienza medica attuale sotto accusa,
espressione riportata e nel sottotitolo del volume e nella didascalia pubblicitaria su La Stampa. La quale
didascalia informava inoltre che il libro si scagliava in particolare contro la sperimentazione a scopo
farmaceutico sugli animali, una truffa – secondo Ruesch – a danno sia degli ignari cittadini sia di milioni di
creature innocenti, come la raccapricciante casistica di esperimenti che dava corpo al volume voleva infatti
dimostrare. Sia stato lo scandalo di tale casistica a convincere l’editore Rizzoli a ritirare il libro dalla
distribuzione o qualche altra sconosciuta ragione, Imperatrice nuda scomparve presto dalle librerie ma
divenne comunque il pretesto per un dibattito sulla vivisezione che dal quotidiano torinese si estese poi alla
società italiana tutta e arrivò persino in parlamento. Nonostante il relativamente scarso successo di vendite, il
libro di Ruesch finì così col divenire una delle pietre miliari dell’allora quasi neonato animalismo italiano,
influenzandone i successivi sviluppi tanto quanto il ben più celebrato Animal Liberation di Peter Singer,
pubblicato un anno prima ma tradotto solo nel 1987. 

 

La curiosa vicenda editoriale di Imperatrice nuda e il dibattito iniziato dal libro di Ruesch mi sono venuti alla
mente leggendo la raccolta di scritti di Anna Maria Ortese curata da Angela Borghesi e recentemente
pubblicata da Adelphi (Le Piccole Persone. In difesa degli animali e altri scritti, Adelphi, Milano 2016, pp.
271, euro 14). Come rileva Borghesi nell’ottimo saggio critico che chiude il volume, l’interesse di Ortese nei
confronti degli animali non-umani risale all’apprendistato giornalistico, come testimonia il breve articolo
“Gli amici senza parole” inizialmente pubblicato su Roma nel 1940 e ora finalmente restituito ai lettori.
Ciononostante, la maggior parte dei 36 scritti fra editi e inediti che formano Le Piccole Persone è databile
entro un periodo che va da circa la prima metà degli anni settanta fino alla scomparsa della scrittrice nel
1998. I lavori degli anni settanta manifestano poi uno spostamento di approccio che sembra replicare quello
dei movimenti animalisti italiani proprio a partire dalla pubblicazione di Imperatrice nuda: da una generale
zoofilia “umanitaria” a un' attenzione specifica nei confronti della sofferenza inutile delle creature non-
umane. È dunque possibile ipotizzare che ad Ortese, attenta lettrice di numerosi quotidiani incluso quello
torinese (come risulta appunto dagli scritti raccolti nel volume), non fossero sfuggite né la pubblicazione del
libro di Ruesch né la successiva polemica, e questo abbia significato per lei una ragione ulteriore per
intervenire pubblicamente contro il dolore inflitto alle “piccole persone”.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/anna-maria-ortese-laltro-vivente
https://test.doppiozero.com/damiano-benvegnu


 

Avesse Ortese in mente Imperatrice nuda o meno, Le Piccole Persone acquista certo una differente
concretezza storica e filosofica alla luce del volume di Ruesch. Non vi è infatti alcun dubbio che il valore di
questa collezione di saggi risieda anzitutto nella sua abilità di restituirci un’immagine più complessa e
accurata dell’autrice de L’iguana. Tassello prezioso in quella lodevole iniziativa intellettuale che, oramai da
alcuni anni, mira a restituire dignità letteraria a un' autrice che fu spesso ignorata in vita, Le Piccole Persone
ci offre l’immagine di un’artista solitaria che, nonostante l’apparente silenzio editoriale, in realtà continua a
scrivere, a riflettere, a impegnarsi secondo alcune direttive che poi riaffioreranno nei suoi tardi capolavori
narrativi e nella stellare saggistica di Corpo celeste. Tuttavia, c’è qualcosa in questi accorati interventi a
favore degli animali non-umani che, se possibile, va addirittura al di là della contingente rivalutazione critica
della Ortese e li pone invece in un più ampio orizzonte filosofico di ripensamento radicale della dialettica
umano-animale e del valore della testimonianza. Entro questo orizzonte, gli scritti di Le Piccole Persone
conversano dunque non solo direttamente con l’istanza etica implicita nella pubblicazione di un libro come
Imperatrice nuda, ma anche, e in maniera forse più sorprendente, con quelli di un altro autore italiano,
apparentemente lontano per sensibilità e stile da Ortese, come Primo Levi. 

 

Com’è noto, l’opera di Levi contiene una zoologia letteraria tanto ricca quanto quella di Anna Maria Ortese,
e comprende almeno un intervento, il breve articolo intitolato “Contro il dolore”, in cui egli contesta l’idea
che sia in qualche maniera legittimo infliggere sofferenza inutile agli animali non-umani. Meno noto è invece
come il saggio di Levi abbia visto la luce proprio in relazione a Imperatrice nuda. Infatti, “Contro il dolore”



(poi raccolto in L’altrui mestiere nel 1985) venne pubblicato per la prima volta su La Stampa il 7 agosto
1977 in risposta ad una serie di interventi sulla vivisezione che risale all’immagine di copertina del volume di
Ruesch di circa un anno e mezzo prima. Nel suo articolo Levi non cita Ruesch (di cui però sappiamo aveva
letto almeno il romanzo Paese dalle ombre lunghe), ma si limita a rispondere all’ultimo intervento della
serie, quello del teologo morale Enrico Chiavacci. L’argomentazione chiave di Levi riecheggia numerosi dei
saggi raccolti in Le Piccole Persone: anche per l’autore di Se questo è un uomo, fondamentale non è la
gerarchia di valori morali propugnata da un antropocentrismo più o meno teologico, ma la nostra capacità di
riconoscere il dolore altrui e l’imperativo a “non creare dolore, né in noi né in alcuna creatura capace di
percepirlo.” 

 

Sia stata la lettura di Ruesch o piuttosto la comune frequentazione di Leopardi e Lucrezio, queste parole di
Levi potrebbero essere state prese quasi verbatim da Le Piccole Persone. Ortese infatti dichiara in numerose
occasioni il suo oltraggio nei confronti di coloro che attuano qualsiasi forma di violenza sulle altre creature,
fino al punto di sostenere – in una lettera del 1983 ad un altro scrittore torinese, Guido Ceronetti – che “il
dolore degli animali è ormai il primo dei miei pensieri, e giudico persino il ‘genio’ da quel rapporto: se c’è o
non c’è, con l’indignazione” (corsivo nell’originale). Certo, il temperamento, il genio, e l’esperienza di
Ortese sono molto diversi da quelli di Levi e quest’ultimo non avrebbe probabilmente sottoscritto, almeno
pubblicamente, i ripetuti paragoni della scrittrice – peraltro presenti anche nel libro di Ruesch – tra il nostro
trattamento degli animali e gli esperimenti nei lager della Germania nazista (si veda, ad esempio, “Una
sentenza della Corte di Cassazione” del 1979). Tuttavia, Ortese pone il problema dei legami tra vita non-
umana e sofferenza in un registro non del tutto alieno a Levi. Se per Ortese infatti “davanti al dolore fisico
tutti gli animali sono uguali” (“Uno strazio senza grido”), anche per Levi dobbiamo provare rispetto e
compassione, quando non direttamente portare testimonianza, per tutte le creature che soffrono e che, come il
Giobbe de La ricerca delle radici, sono “degradat[e] ad animale da esperimento”. Quello che conta qui è
quanto la “dignità animale” – un’altra espressione che curiosamente accomuna i due scrittori – sia basata su
una visione della corporalità come epicentro della valutazione morale. Non l’intelligenza astratta, dunque,
non il linguaggio, non una qualunque delle abilità di cui l’umano si sente padrone, ma il dolore passivo di
tutti gli animali scavalca il supposto abisso che ci divide dalle creature non-umane e ci intima compassione e
fratellanza, tanto per Levi che per Ortese. Trent’anni dopo il filosofo americano Ralph Acampora chiamerà
quest’attitudine Corporal Compassion.

 

Questa compassione non nasce però nei due scrittori solo dal comune dolore, ma anche da una diversa
comprensione della presenza umana nell’universo. Se infatti Levi pone la solitudine dei buchi neri come
immagine speculare del sofferente animale-uomo Giobbe, Ortese – sempre nella lettera a Ceronetti – scrive
che è solo a partire dallo spazio infinito che “si può e deve misurare l’uomo”. L’arrogante concezione
dell’umano come centro e fine del cosmo è infatti contestata radicalmente da entrambi gli scrittori a partire
dall’idea che invece, come sostiene Ortese in un testo-manifesto intitolato “Io credo in questo”, di fronte ai
behemoth e ai leviatani dell’universo “l’uomo è solo e diritti – naturali – a vivere non ne ha nessuno.” La
scoperta della marginalità e vulnerabilità dell’uomo non è tuttavia un male: abbandonata la boria e ogni
gerarchia preconcetta, l’umano potrebbe anche ritrovare se stesso e una nuova possibilità d’incanto nel
“capire che esiste l’altro (…) vivente” (“Risposta a Parise sulla caccia”). Ed è forse questa sapienza ed
ammirazione dell’altro vivente il messaggio ultimo di Le Piccole Persone contro ogni forma di “contro-
creazione”, sia quella della nostra violenza quotidiana sugli animali non-umani, sia quella compiuta dagli
uomini su altri uomini ad Auschwitz. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



