
 

Agamben tra i Pulcinella del Tiepolo 
Riccardo Ferrari
30 Luglio 2016

In Pulcinella ovvero Divertimento per li regazzi (nottetempo, 2015) Giorgio Agamben ci accompagna in un
viaggio polifonico fra le immagini che Giandomenico Tiepolo ha dedicato alla maschera napoletana, dagli
affreschi con i quali aveva decorato la propria villa di Zianigo (oggi conservati, staccati, nel museo del ‘700
veneziano di Ca’ Rezzonico) all’album di 104 tavole intitolato Divertimento per li regazzi, realizzato alla
fine del XVIII secolo.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/agamben-tra-i-pulcinella-del-tiepolo
https://test.doppiozero.com/riccardo-ferrari


Giandomenico Tiepolo, La partenza di Pulcinella, 1797, affresco. Ca’ Rezzonico, Venezia

 

Agamben intreccia più regimi discorsivi (filosofico, storico, politico, iconografico, autobiografico) entrando
e uscendo dai personaggi che il filo del suo pensiero incontra.



 

Innanzitutto questo divertimento è una riflessione sul rapporto fra filosofia e commedia, un  rapporto più
antico e profondo rispetto a quello con la tragedia: il personaggio comico vive in una sorta di eterna erranza,
non ha il destino segnato dalla colpa come l’eroe tragico e proprio per questo la sua forma tipica non è
l’azione, ma il lazzo che interrompe il mythos.

 



Giandomenico Tiepolo, Pulcinella e i saltimbanchi, 1797, affresco. Ca’ Rezzonico, Venezia

 

Negli affreschi della villa di Ziniago, Giandomenico Tiepolo aveva, anni prima, dipinto scene satiresche e vi
sono molte corrispondenze di gesti, pose, situazioni fra i dipinti con protagonisti dei satiri e quelli con i
pulcinella.



 

Giandomenico Tiepolo, Baccanale con satiri e satiresse, 1771, affresco. Ca’ Rezzonico, Venezia

 

Agamben scrive che questa simmetria non è casuale, ma è anzi una costellazione visuale dove tali personaggi
semi-umani sono i nuovi attori che entrano in scena alla fine di un mondo storico, dotati di una saggezza, una
gaia scienza che disinnesca lo “spirito di gravità” in favore di una potenza irragionevole. La parabasi, cioè il
momento in cui la commedia si interrompeva e il coro, togliendosi la maschera, si rivolgeva direttamente agli
spettatori, sembra essere la condizione di Pulcinella, che “non recita un dramma, lo ha già sempre interrotto,
ne è sempre già uscito, per una scorciatoia o una via traversa […] nella vita degli uomini – questo è il suo
insegnamento – la sola cosa importante è trovare una via d’uscita […] Ubi fracassum, ibi fuggitorium – dove
c’è una catastrofe, là c’è una via di fuga”.

 



Giandomenico Tiepolo, Pulcinella con un elefante, 1797-1804, penna e inchiostro marrone su carta, The
Morgan Library & Museum, New York.

 

Ma di quale catastrofe si tratta? Qui la riflessione entra in un campo storico e politico. L’impresa artistica
delle “pulcinellerie” avviene quando Giandomenico Tiepolo ha settant'anni e si è ritirato nella villa ereditata
dal padre Giambattista, dopo che, nel 1797, la Repubblica di Venezia era crollata nelle mani napoleoniche,
perdendo una millenaria autonomia. Era la fine di un mondo e “nell’economia di questa fine dei tempi, tutte
le cose si ricapitolano in Pulcinella”. Questo personaggio filosofico con il quale il pittore si accompagna era
già stato il muto testimone, in un grande affresco del 1791, del tramonto di un’epoca e dell’annuncio di una
nuova era, il Mondo novo.



Giandomenico Tiepolo, Il Mondo novo, 1791, affresco. Ca’ Rezzonico, Venezia

 

Una folla di spalle osserva curiosa dentro una finestrella di un casotto dove si mostrano le attrazioni che
verranno, i nuovi spettacoli tecnologici della modernità; tutti attendono di guardare dentro un cosmorama,
uno dei dispositivi ottici pre-cinema, che permetteva di vedere con grande realismo panorami di luoghi
lontani. In un lato ci sono due persone di profilo, il pittore e suo padre Giambattista, al centro, unico che
guarda verso l’osservatore, un bambino (il protagonista del mondo che viene), al lato opposto vediamo
invece un Pulcinella con il cappello a tubo, un personaggio che “annuncia il regno – o il sogno – intemporale
che coincide con la fine di quello storico”. Agamben non si sofferma però su un particolare significativo: è
questa l’unica immagine in cui Pulcinella appare senza maschera, ma con il solo volto grifagno, in cui sorriso
e pianto sembrano coincidere; nei disegni e negli affreschi successivi di questo infinito divertimento avrà
sempre invece la sua classica maschera nera, senza poterla più togliere. Ma nello straordinario gioco di
sguardi dell’affresco, vediamo il suo volto così uguale alla maschera, il suo sguardo da un altro mondo che
attraversa con disincanto gli sguardi negati della folla di spalle, gli sguardi seri, attenti, curiosi della donna di
profilo che chiude il gruppo e dei due pittori che osservano con distacco lo spettacolo.

 

Nella polifonia fra diverse istanze narrative, riflessive e dialogiche, Agamben dà voce anche a un discorso
diretto, che intervalla e interrompe il filo del pensiero, con protagonisti Pulcinella e altri fluttuanti
interlocutori (il filosofo, il pittore). La maschera parla sempre in napoletano, a volte accordandosi alle parole
del filosofo, altre volte dissentendo e  mettendole in burla: “Dicímmelo accussí: ‘e ccarte meje so’ sempe ‘n
faglia e venco ogne  Jucata. Sulo ‘a mascara mia è ‘a faccia overa” – diciamo così: non ho le carte e vinco
ogni giocata. Sotto la mia maschera non c’è nessun volto.

 

D’ora in poi Pulcinella sarà una pura maschera che accompagnerà il principio di una politica “destituente”:
una politica “al di qua o al di là dell’azione”, che  mette “in questione il primato della prassi” e della lotta,
ostinatamente sottraendosi allo scontro tragico e improvvisando la commedia della vita.  Qui ci troviamo di
fronte, sotto le mutevoli fattezze del personaggio comico, a quella critica del soggetto e a quella impossibilità
di dire io su cui Agamben ha lavorato in più occasioni.

 



Giambattista Tiepolo, Due Pulcinella e i postumi della Festa degli Gnocchi, 1725-’50, penna, inchiostro,
acquerello, Fondazione Giorgio Cini – Gabinetto Disegni e Stampe, Venezia

 

È in fondo questo che ci consegnano le molteplici immagini di Pulcinella: un io sfuggente e plurale,
un’esistenza larvale che accompagna quella degli uomini “veri” e che avrebbe il potere di inceppare la
“macchina antropologica dell’occidente” grazie a un corpo ilare e deforme, sospeso fra l’umano e l’animale;
un carattere che presenta un tratto di non-vissuto che è come “un clandestino senza volto che mi accompagna
giorno dopo giorno senza che io riesca mai a rivolgergli la parola”.



Se in un’ottica filologica e folklorica Pulcinella è stato messo in relazione con la tradizione delle Atellane, di
questo servitore teriomorfo, con la voce stridula e alta di un pulcino, vestito di bianco e dalla corporeità
primaria e dirompente, Agamben sottolinea la componente spettrale, il suo avere una speciale relazione con
la morte (nel frontespizio del Divertimento Pulcinella guarda il sepolcro in cui è sepolto, come se vivesse
“accanto alla propria morte”). Viene fucilato, processato, impiccato, risorge, siede davanti alla propria tomba,
scappa: Pulcinella vive, in un inaccessibile altrove, un’esistenza larvale che, come Agamben aveva scritto in
Infanzia e storia nel saggio dedicato al Paese di balocchi, si configura come un significante instabile, un
essere vago e minaccioso che rimane nel mondo dei vivi pur essendo già passato attraverso la morte (“ma je,
ammeno chesto l’haje capito, nunn’ jesco a murí, nun ‘o saccio fa, je nun saccio murí” – mentre tutto questo
almeno l’hai capito, che io non riesco a morire, non lo so fare, io non so morire).

 

Giandomenico Tiepolo, Frontespizio del Divertimento per li regazzi, 1797-1804, penna e inchiostro marrone
su carta, The Nelson-Atkins Museum of Art, Kansas City, Missouri.

 

Non è un caso che l’intelligenza iconografica sei-settecentesca (con Jacques Callot e Pier Leone Ghezzi, con
Giambattista Tiepolo che si era sbizzarrito in una serie di disegni con truci e corporali Pulcinelli alle prese
con deiezioni, postumi e scorpacciate di gnocchi, con Alessandro Magnasco e il suo tocco fulmineo, la luce
vibrante, i corpi dinoccolati e persi nei vuoti scenografici), ci fornisca un dato irrevocabile: Pulcinella non è
mai uno, sono sempre in tanti, è sempre “masnada”, come se questa esistenza fantasmatica fosse soggetta a
un principio di moltiplicazione: “non semplicemente moltitudine e nemmeno popolo – piuttosto una schiera
infernale di demoni e spettri, che rapina e distrugge tutto quello che le capita a tiro”.



 

Pulcinella cova l’uovo da cui poi nascerà un altro piccolo Pulcinella, in un continuo ciclo autoriproduttivo. 
Che si tratti di una famiglia gallinacea, di una banda, di una schiera spettrale, di un gruppo ristretto di
lazzaroni o di un branco festante, siamo sempre in una dimensione corale, siamo di fronte a una molteplicità:
insomma Pulcinella è un deleuziano branco di  lupi, un “lupolio”, segnato da una tesa e spettrale leggerezza
(“Lieggio comme a ‘nu piatto ‘e maccarune primma ca tu t’’o magne”– leggero come un piatto di
maccheroni prima di mangiarselo); dotato di una “suprema goffaggine”, è un apolide che recita la parodia dei
poteri, dissacrandoli, improvvisando sempre nuove vie d’uscita dal buio del presente (“Pròpeto chisto è ‘o
punto: je songo ‘na idea senza ‘a cosa” – questo è il punto: io sono un’idea, di cui manca la cosa”).

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

