
 

Inquietudine 
Francesca Rigotti
22 Agosto 2016

L'inquietudine è la condizione nella quale avvertiamo un senso di dis-orientamento, che ci mette in guardia
sullo stato di stabilità, o instabilità, del nostro disagio, e ci fa andare alla ricerca di un nuovo orientamento.
Cifra fondamentale del disorientamento è proprio l'inquietudine. È proprio quando si è disorientati che inizia
la riflessione sulle decisioni da prendere nella vita. Nuove situazioni, nuovi problemi e nuove irritazioni
mantengono l'orientamento in un'inquietudine costante. Per questo l'inquietudine è l'atmosfera di base
dell'orientamento. Se le situazioni non sono né prevedibili né calcolabili o verificabili, domina l'inquietudine
intorno alla domanda se ci si è orientati correttamente prendendo decisioni giuste; l'inquietudine può
trasformarsi in paura di non aver preso la decisione opportuna. E la paura può degenerare, in casi estremi, in
disperazione se il dubbio nei confronti delle proprie possibilità d'azione paralizza l'azione stessa. Infine, la
disperazione può portare alla depressione o percezione della sconfitta e senso di impotenza. Se invece
l'orientamento riesce e la direzione presa conduce a una soluzione soddisfacente, segno e misura del riuscito
orientamento sarà la quiete, e nella quiete il bisogno di orientamento si placa.  Nietzsche concepì
inquietudine e quiete come poli del bisogno di orientamento. Ne La gaia scienza scrive infatti il filosofo
tedesco che il nostro bisogno di conoscenza deriva dalla ricerca della quiete; la gioia del conoscere manifesta
il recuperato senso di sicurezza e il ritrovato orientamento.

 

L'inquietudine come tema filosofico

 

Da una prospettiva di storia del pensiero, quello dell'inquietudine dell'animo umano è uno dei grandi temi
della filosofia, da Agostino ai filosofi esistenzialisti e oltre. Tutti hanno infatti notato che sul fondo
dell'animo vibra un senso continuo di insoddisfazione, una specie di soglia di inquietudine: finché questa
rimane a un livello basso, è tollerabile e persino positiva, giacché costituisce una molla all'azione e al
mutamento e se possibile al miglioramento delle proprie condizioni. Quando però il livello dell'inquietudine
sale troppo in alto, provoca una situazione di malessere che può trasformarsi in dolore intenso. All'estremo
opposto però che cosa abbiamo? La quiete eterna (requiem aeternam), la morte, il riposo perenne implorato
dalla preghiera cristiana per i morti. Secondo il filosofo e teologo Agostino la quiete dell'animo si raggiunge
riposando nel signore (inquietum est cor nostrum donec requiescat in te). E chi non crede e se la deve cavare
con le sue povere risorse umane, dove troverà conforto e riposo?

 

La nascita dell'inquietudine

 

L'inquietudine trova posto persino in un mito antropogonico, come quelli illustrati con la creazione di Adamo
ed Eva nel libro biblico Genesi, o con la nascita di Pandora, la prima donna, ne Le opere e i giorni di Esiodo
e nell'Iliade di Omero. È un mito meno noto dei precedenti, proveniente dal mondo romano antico, dove la

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/inquietudine
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti


creazione divina è comunque presentata come attività manuale da parte di una divinità plasmatrice di terra
affine al Dio ebraico, che manipola l'argilla dandole figura di uomo. In entrambi i casi abbiamo a che fare
con un mitico Dio artigiano dalle mani ruvide e provate dal lavoro manuale, un Dio plasmatore come quello
del Timeo di Platone, che si comporta come il fig-ulus romano, il fabbricante di vasi di terra cotta, che fing-e,
ovvero foggia, forma, effigia, oggetti, soggetti, concetti: anche nel caso seguente la prima creatura è formata
lavorando la creta con le mani, come nel mito biblico; ma ben diverso è l'esito.

 

Non è soltanto il Dio  della mitologia giudaico-cristiana a lavorare con la creta a guisa di abile vasaio: pure il
sovrano degli dei romani, Giove, si dà da fare in questo senso, coadiuvato da una divinità minore dell'olimpo
pagano, Cura. La storia è narrata nella favola del poeta latino di origine spagnola Gaio Giulio Igino e sarebbe
stata probabilmente dimenticata se non fosse stata ripresa dal grande filosofo tedesco Martin Heidegger nel
suo capolavoro Essere e tempo, del 1927. «Cura cum fluvium transiret...», «una volta che Cura attraversava
un fiume...» inizia la favola, riproponendoci il fiume come luogo di nascita dell'inquietudine, e ponendo
anche immediatamente un problema di interpretazione: come tradurre il latino cura? Con l'italiano «cura»?
Proviamo a riflettere su questo termine, oggi spesso spinto verso il significato dell'inglese care nel senso di
attenzione e assistenza anche materiale agli altri. Benché pure il termine latino sia polisemico e indichi non
soltanto  inquietudine ma anche sollecitudine, amministrazione, premura e devozione, la cura di cui qui si
parla è inquietudine esistenziale (Sorge in tedesco), è apprensione e affanno. Protagonista della storia è allora
la cura (personificata in Cura da intendersi come inquietudine). 

 



Ph Olaf Otto Becker.

 

Cura, nel momento in cui attraversava un fiume, si fermò pensosa a modellare qualcosa con la creta,
chiedendosi che cosa stesse facendo («dum deliberat quid iam fecisset», che cosa diamine sto facendo?).
Sopraggiunge Giove, il padre degli dèi. «Puoi infondere lo spirito nella mia creatura?» chiese Cura, e lo
ottenne. «Posso anche dare il mio nome a questa creatura?», insistè. «No», intervenne Giove, «è il mio nome
che dobbiamo darle».  Mentre disputavano, si fece avanti anche Terra (Tellus): «Dobbiamo attribuire alla
creatura il mio, di nome, dal momento che sono stata io a offrirle parte del suo corpo». Per redimere il
conflitto i tre scelsero come giudice Saturno – in quanto  Dio dell'elemento originario, il tempo, interpreta
Heidegger, e la «cura» è il modo di essere che domina la vicenda temporale dell'uomo nel mondo – Saturno
così decise: «Tu, Giove, che desti lo spirito, lo riceverai dopo la morte; tu Terra, che le desti il corpo,
riprenderai il corpo. Ma poiché Cura la modellò per prima, possederà questa creatura finché vivrà. Giacché
poi esiste una disputa sul nome, sarà chiamata uomo (homo) – si noti che solo a questo punto il mito
antropogonico si rivela esplicitamente – perché fatto di humus». La cura/inquietudine – dice insomma la
storia – è la vera creatrice e accompagnatrice dell'uomo. 

 

Quiete eterna, moto perpetuo. La vita oscilla dunque tra questi estremi?



 

La vita sembra oscillare tra la quiete eterna e del moto perpetuo, volendo individuare due punti estremi.
Come nell'oscillazione del pendolo. Ma non arriverei al pessimismo di Schopenhauer che sosteneva che la
vita è un pendolo che oscilla tra il dolore e la noia. La vita, quasi ogni vita,  è probabilmente un po' più
allegra e conosce istanti migliori che non solamente noia e dolore, come pure la vita di Schopenhauer li
conobbe, soprattutto in vecchiaia. La vita è moto e quiete, attività e riposo in giusta misura (anche se oggi
abbiamo invertito i poli, dal momento che ci agitiamo in vacanza e stiamo seduti e fermi  al lavoro mentre
prima la vacanza era il riposo e il lavoro la fatica del movimento. Il settimo giorno anche il  creatore si
riposò, non andò certo a correre o ad arrampicarsi sulle rocce come facciamo noi). Credo che una vita di solo
riposo e di esclusiva quiete, in senso letterale e in senso metaforico, sia una specie di vita da morti, se mi è
concessa la contraddizione. Meglio un poco di sana inquietudine all'appagamento totale e perenne: non è
forse preferibile alzarsi da tavola con un filo d'appetito che non completamente satolli e ripieni? 

 

Metafore dell'inquietudine

 

Analizzando a mia volta le metafore dell'inquietudine, sappiamo che per rappresentare stati d'animo e
emozioni ci serviamo di termini presi dallo stato fisico di un corpo, come l'essere tranquillo o agitato, in
tempesta o in quiete, caldo o freddo, morbido o duro e rigido, ruvido o liscio, sereno o ombroso e scuro,  ecc.
D'altra parte, dove prenderemo le parole per parlare dei sentimenti, che non si vedono e non si toccano, se
non dagli oggetti che ci circondano, quelli sì invece visibili, tangibili e palpabili? Per esempio, uno stato
d'animo viene definito inquieto o agitato prendendo a prestito la condizione del mare squassato dal vento e
dalle onde. Le acque marine, sempre mobili e inquiete, a noi esterne, ci hanno offerto e ci offrono la
possibilità di parlare della nostra mobilità, agitazione e inquietudine interna. 

 

Un pensatore emblema dell'inquietudine?

 

Prenderei come autore emblematico proprio l'Agostino delle Confessioni, nonostante la sua  dichiarazione di
principio nella quale il cuore trova quiete nel signore. Agostino cerca, si tormenta, indaga, si ripete quella
frase come per autoconvincersene. E accanto a lui metterei  una pensatrice contemporanea, María Zambrano,
credente come Agostino ma come lui inquieta nell'animo e nel corpo, che si spostò continuamente, a Cuba, in
Messico, a Parigi, a Roma, a Ginevra per tornare a morire nella sua Spagna; come Agostino che dalle coste
dell'Africa si recò a Roma, a Como, a Milano, poi ancora in Africa come se la ricerca di Dio si
accompagnasse in lui alla ricerca di un luogo fisico dove potersi posare e riposare.

 

In situazioni sempre diverse, sempre da dominare ex novo, inquietudine e quiete dell'orientamento si
scambiano continuamente posizione, in continua oscillazione. Nell'oscillazione dell'orientamento tra
inquietudine e quiete, non è del resto che l'inquietudine sia necessariamente un valore negativo e la quiete un
valore positivo. L'inquietudine si affaccia non soltanto quando succede qualcosa di sorprendente ma pure se
di sorprendente non capita nulla e l'orientamento non ha più funzione di essere. L'inquietudine sorge in caso
di sorpresa come in caso di noia, abbiamo paura dei cambiamenti ma desideriamo le novità. E allora? I
cambiamenti portano allegria e vitalità: le cerchiamo nell'avventura (dal latino advenire, ciò che ci viene
incontro), che può essere sportiva, turistica, politica, economica o anche scientifica e artistica, se possibile
creativa e produttiva; e le cerchiamo anche nell'avventura del quotidiano, nella ricerca e nella



sperimentazione di nuove ricette, di nuovi amici, di nuove attività.

 

Se l'orientamento è concepito in questo senso come vitale e gioioso, oscillante tra quiete e inquietudine
attraverso eventi sgradevoli, sorprendenti, piacevoli, ciò che viene percepito come quieto o inquietante
dipende da ciò che interpretiamo come causa degli eventi. Molto più di quanto pensiamo siamo infatti
pendoli che pendono e dipendono –  l'ho raccontato nel mio libro Il pensiero pendolare – e che oscillano tra
stati di quiete e stati di inquietudine; siamo pendoli che, attaccati a un punto fisso, oscillano qua e là cercando
l'orientamento per raggiungere lo stato di quiete, ma che una volta raggiuntolo ricominciano a desiderare
l'inquietudine del cambiamento.

 

Leggi anche:

Francesca Rigotti, Coraggio

Francesca Rigotti, Grazia

Francesca Rigotti, Felicità

Francesca Rigotti, Speranza

Francesca Rigotti, Stupore

Francesca Rigotti, Orientamento

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/materiali/coraggio-0
https://test.doppiozero.com/materiali/grazia
https://test.doppiozero.com/materiali/felicita
https://test.doppiozero.com/materiali/speranza
https://test.doppiozero.com/materiali/stupore
https://test.doppiozero.com/materiali/orientamento
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



