
 

Walter Benjamin. La strada 
Roberto Gilodi
2 Agosto 2016

Le strade sono le abitazioni del collettivo. Il collettivo è un essere sempre inquieto, sempre in movimento,
che tra i muri dei palazzi vive, sperimenta, conosce e inventa tanto quanto gli individui al riparo delle quattro
mura di casa loro. Per tale collettivo le scintillanti insegne smaltate delle ditte sono un ornamento pari e
anche superiore al dipinto a olio in un salotto borghese e i muri con «défense d’afficher» sono il suo scrittoio,
le edicole la biblioteca, le cassette delle lettere i bronzi, le panchine i mobili della camera da letto e le
terrazze dei caffè il bow-window, da cui osserva la propria casa. Là dove gli stradini appendono alla grata la
giacca, c’è il vestibolo, e la porta carraia che, dalla fuga dei cortili, conduce all’aria aperta, il lungo corridoio
che spaventa il borghese è l’ingresso alle camere della città. Il passage è il loro salotto. In esso più che
altrove, la strada si dà a conoscere come l’intérieur ammobiliato e vissuto dalle masse.

(Da W. Benjamin, Charles Baudelaire. Un poeta lirico nell’età del capitalismo avanzato, Neri Pozza,
Vicenza 2012, p. 227)

 

Questa fenomenologia della strada metropolitana è la risposta all’accanimento filologico con cui il grande
romanzo borghese ha descritto l’interieur delle case dei suoi eroi protagonisti.

Qui, negli spazi pubblici della grande città - il modello è Parigi - tutto muta costantemente, tutto è in
movimento, non ci sono certezze percettive, non c’è durata.

Se l’interno borghese è la traduzione visivo-simbolica del soggetto borghese con la sua ansia di certezza,
durata, sicurezza, possesso, le strade della città sono invece gli spazi in cui il soggetto dismette se stesso
come individuo e si appropria di un’identità collettiva a cominciare dai suoi moti percettivi che non sono più
unitari, individuali e prospettici ma frantumati, collettivi e puntiformi.

La strada come interieur delle masse è l’equivalente simbolico di un tempo che ha perso l’originaria
ambizione prometeica del soggetto borghese che sapeva collocarsi nel mondo, che se ne appropriava
piegandolo ai suoi fini e che inventava la sua dimensione privata nella rassicurante compostezza ed eleganza
del salotto della sua casa.

 

Il nuovo mondo, l’«età del capitalismo avanzato», non sa cosa farsene del soggetto cartesiano e della sua
ambizione a mettere in ordine lo spazio intorno a sè, di tracciarne i confini e di distinguere rigorosamente il
pubblico dal privato. La nuova età scioglie l’individuo, la sua forma individuale e la sua pretesa di
irriducibilità nella consistenza fluida e amorfa della folla.

 

Il nuovo soggetto realizza i suoi desideri negli spazi pubblici, nei luoghi in cui le masse vedono esposte le
merci, nella fantasmagoria - il termine è particolarmente caro a Benjamin - delle vetrine del consumo, veri e

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/walter-benjamin-la-strada
https://test.doppiozero.com/roberto-gilodi


propri mondi onirici dove il tempo è sospeso e il singolo ritorna al liquido amniotico, all’indistinzione nel
corpo materno, al tutto che precede l’individuazione e la scissione originaria, prima della Urtheilung di cui
parla Hölderlin in un celebre frammento giovanile.

A questa età del naufragio dell’io, dove i meccanismi di costruzione identitaria sono solo caricature di
un’individuazione sempre differita, mai raggiungibile quale tipo di arte può corrispondere? E soprattutto può
l’opera d’arte avere i tratti distintivi che l’hanno caratterizzata a partire dal tardo medioevo, in primo luogo la
centralità dell’artefice, la sua irripetibile genialità e l’aura che l’opera emana come garanzia della sua
inconfondibile identità?

 

L’arte di questa metropoli che non conosce posa e le cui ritualità del desiderio e della sua soddisfazione si
svolgono in pubblico tende al contrario ad essere un’ arte senza soggetto e senza aura: un aggregazione
provvisoria di elementi, un artefatto che vive nel momento della sua fruizione e poi cambia disponendosi ad
una futura percezione e a un esito interpretativo totalmente differente.

 

Benjamin, già negli anni che precedono il suo esilio parigino, è attraversato da due potenti modelli estetici:
da un lato dall’idea surrealista del montaggio e dall’altra dalla concezione warburghiana che vede nelle opere
una costruzione di formule visive in cui si condensano i sentimenti che accompagnano l’agire umano. Questi
modelli - Warburg li chiama “Pathosformeln” - sono senza età, provengono dall’antichità greca e romana e
ricompaiono improvvisamente ricominciando, a distanza di secoli, talvolta di millenni, a emanare la loro
forza ‘radioattiva’ all’interno di universi iconici e stilistici completamente mutati.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



