
 

Il sintomo di Lacan. Dieci incontri con il reale 
Felice Cimatti
24 Luglio 2016

Di che si occupa la psicoanalisi? In particolare quella lacaniana? Si occupa del reale, è la risposta netta dello
psicoanalista Alex Pagliardini, nel libro che ha da poco pubblicato con le edizioni Galaad (16 €): Il sintomo
di Lacan. Dieci incontri con il reale. È una risposta non scontata, al contrario, perché il senso comune pensa
che la psicoanalisi abbia a che fare soprattutto con parole e interpretazioni, con spiegazioni, con il senso
“nascosto”; in sostanza con il linguaggio. No, la psicoanalisi si occupa invece del corpo. Ma di un corpo
particolare, il corpo pulsionale. Lacan ci ha fatto comprendere che si diventa umani quando nel corpo di un
piccolo mammifero entra il Simbolico. Fra simbolico e corpo comincia così una lotta all’ultimo sangue che
non è sanabile, perché Homo sapiens coincide con questa lotta. Il reale del corpo, allora, è una condizione da
conquistare, proprio perché il corpo umano, in quanto corpo simbolico/pulsionale, non è mai soltanto o
esclusivamente corpo. Pagliardini segue questo movimento – dal simbolico verso il reale del corpo -
attraverso dieci ricchi capitoli, che esplorano in dettaglio (talvolta anche nel dettaglio dell’analisi dell’autore)
le forme che questo stesso reale assume, o può assumere, nelle nostre esistenze. Abbiamo pensato che il
modo migliore per presentare questo lavoro fosse lasciare la parola all’autore, a partire da alcune domande
che la lettura del libro aveva sollecitato. 

 

 

Cominciamo con una domanda più generale: Jacques Lacan. Ti sarai fatto una idea del perché, in questi
anni, e in Italia in particolare, Lacan sia diventata una figura così presente e discussa, sui quotidiani, in Tv,
ma anche in diversi dipartimenti universitari di Filosofia, quegli stessi Dipartimenti che per tanti anni lo
avevano dimenticato? Un ruolo decisivo l'ha svolto sicuramente Massimo Recalcati, che ha saputo portare
Lacan all'attenzione di un vasto pubblico che, finora, l'aveva probabilmente percepito come troppo difficile,
se non del tutto incomprensibile. E però forse c'è anche altro. Che ci dice, Lacan, proprio ora?

 

C’è qualcosa di decisivo in Lacan. Chi ha a che fare con la sua pratica, o più semplicemente con il suo
insegnamento, lo avverte – prima o poi. In estrema sintesi direi che sono tre i vettori che scrivono il tratto del
decisivo in Lacan. Il primo. Avere dimostrato che l’Io è una iattanza e, al contempo, che l’Altro – l’alterità, la
differenza, ecc… – è un’impostura. Il secondo. Avere affermato, con sempre maggior convinzione, che la
materialità dell’inconscio – dunque della vita per la psicoanalisi – sta nel fuori senso, e al contempo aver
messo a punto una pratica clinica, una logica della direzione della cura, “tarata” sul fuori senso e sulla
indispensabilità, per ogni analizzante, di stabilire con esso un rapporto singolare. Il terzo vettore. Avere
intrecciato linguaggio e pulsione, simbolico e corpo, significante e godimento. Intreccio niente affatto
dialettico. È il linguaggio a essere degradato, a essere ridotto a fracasso, a rumore. È il linguaggio che cessa
di essere la casa dell’essere, che cessa di essere luogo della parola, che cessa di essere spazio della
rappresentazione, per diventare marchiatura in atto del vivente, taglio in atto, ed è questa marchiatura in atto,
questo taglio in atto a essere il godimento, la pulsione – qui va collocato, finalmente, il maneggiamento del
problema dell'Uno dell'ultimo Lacan.      

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-sintomo-di-lacan-dieci-incontri-con-il-reale
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti


Il nostro tempo sta facendo risuonare questi tre vettori, ma, e qui è bene non equivocarsi, lo sta facendo
attraverso una modalità tipicamente sintomatica, ossia attraverso l’orrore e il rifiuto. Proprio per quel che il
nostro tempo sta facendo, ovviamente senza aver la benché minima idea di farlo, dei tre vettori di Lacan, per
il modo sintomatico di trattarli, il nostro tempo invoca Lacan.    

 

 

Il titolo del tuo libro, Il sintomo di Lacan. Dieci incontri con il reale, mette insieme due concetti, a parte il
nome di Lacan: sintomo e reale. Partiamo dal sintomo, che rimanda all'idea di una malattia, di un malanno
che si rende manifesto attraverso, appunto, un sintomo. Qual è questa malattia?

 

Il titolo del libro viene da un passaggio del Seminario XXIII di Lacan: «Ho veicolato molte delle cose che
vengono chiamate freudiane. Ma per quanto riguarda quello che chiamo il reale ho inventato, giacché mi si è
imposto. Si tratta di qualcosa che posso dire di considerare né più né meno come il mio sintomo. È nella
misura in cui Freud ha veramente fatto una scoperta che si può dire che il reale è la mia risposta sintomatica».
Per certi versi l’intero libro non è che una spiegazione di questo passaggio. La coppia che tu proponi,
malattia-sintomo, il sintomo come manifestazione di una malattia, è stata debellata da Freud, e Lacan ha
continuato in tale direzione. Seguendo la direzione che tu proponi troviamo comunque un’altra coppia,
trauma-sintomo. Il sintomo è l’effetto di una causa, causa che è il trauma. Sul trauma torneremo. Mi preme
qui sottolineare un aspetto sul quale Lacan è decisivo. Il sintomo è un effetto, ma un effetto che è risposta alla
causa e non conseguenza della causa. La causa non è un qualcosa che è accaduto, non è la combinazione di
molti qualcosa, non è la storia di ciascuno, con i suoi intrecci e le sue dinamiche, che determinerebbe di
conseguenza alcuni effetti. La causa per Lacan è una discontinuità in atto, una distorsione permanente della
vita e nella vita di ciascuno. Il sintomo è il modo fisso in cui ciascuno risponde alla discontinuità della causa.
Si tratta di una risposta fondata sul rifiuto della discontinuità della causa, si tratta cioè di una difesa, di un
tentativo di incapsulare la discontinuità della causa in una strategia. Tale strategia è destinata al fallimento e a
essere disturbata dalla discontinuità che essa cerca di incasellare. L’analisi deve permettere di operare una
torsione del sintomo in modo tale da renderlo il modo fisso in cui ciascuno acconsente al farsi causare dalla
discontinuità. A questo punto il sintomo diventa quel che Lacan chiama sinthomo. Il titolo corretto del libro
sarebbe stato dunque Il sinthomo di Lacan. Ma è lui stesso a mantenere l’ambiguità tra i due termini, e lo fa
per delle buone ragioni.          

 



Carmelo Bene in Mario Schifano, Umano troppo umano  +

 

A proposito, l'avevo dimenticato, l'immagine della copertina, un fotogramma estrapolato da un film di Mario
Schifano, Umano troppo umano… Una donna nuda sullo sfondo, in un letto ricoperto da lenzuola bianche, e
un uomo in primo piano (Carmelo Bene), vestito, seduto sul ciglio del letto, che tiene in mano un giornale,
una sigaretta in bocca, lo sguardo assorto. È un’allusione alla celebre frase di Lacan, “Non c'è rapporto
sessuale”?

 

La foto di copertina sta per molte cose. In primis sta per il mio amore per Carmelo Bene. Ti confido che ogni
tanto penso: “non sarebbe male carmelobenizzare la psicoanalisi”. Quando CB dice “se uno è il panico il
panico non costa niente”, “se uno diventa l’abbandono non può più patire l’abbandono” dice qualcosa che la
pratica della psicoanalisi – per come la intende Lacan, che poco ha a che spartire con altri modi di praticarla
– ha al suo fondo ma tende a dimenticare. In generale in CB c’è una frequentazione rigorosa del fuori senso,
dunque lì, per lo psicoanalista, c’è qualcosa da imparare. Un piccolo esempio. Se riguardi il suo primo film,
Nostra signora dei turchi, in particolare il capitolo “Il monaco” – mi dispiace ma i dvd hanno i capitoli,
addirittura ora si può trovarlo estratto su youtube – vedrai una delle più nette incarnazioni di quel che Lacan
intende con lalangue. L’immagine, o meglio il fotogramma della copertina, si può senz’altro intendere come
un’allusione al “non c’è rapporto sessuale”, cioè al celebre aforisma di Lacan. Questo purché lo si prenda,
finalmente, in termini affermativi – CB è pura affermazione. Che cosa significa prenderlo in termini
affermativi? Significa non “vedere” più nell’aforisma “non c’è rapporto sessuale” la mancanza di qualcosa,
l’assenza di qualcosa, ma l’affermazione pura e secca di qualcosa. Affermazione di che cosa? Affermazione
di un godimento che non si rapporta a niente, di un godimento che è pura affermazione – a essere precisi
dunque non si tratta dell’affermazione di qualcosa ma dell’affermazione in sé – e che in quanto tale, cioè
pura affermazione, non entra nel rapporto, non si dispiega nel rapporto, ma causa il rapporto e ogni rapporto.



Non a caso Lacan per far valere l’aspetto affermativo e non negativo di questo aforisma lo sostituisce, o
meglio lo integra, nell’ultimissima fase del suo insegnamento, con “c’è il non-rapporto sessuale!”.       

 

 

L'altro concetto del tuo titolo è reale. Un concetto di moda, nell'economia – dopo la sbornia del capitalismo
finanziario sono lì tutti a dirci di tornare all'economia reale (come se esistesse ancora ...), nella filosofia, il
nuovo realismo di Maurizio Ferraris – nella critica moralistica dei social media: tornare ai rapporti in
carne e ossa, basta con il mondo virtuale! Con questi "realismi" tu non c'entri nulla. Qual è allora il reale di
cui ci parli? Come lo incontriamo, questo reale?

 

Tutto il libro è dedicato al reale, è occupato dal problema del reale, ogni capitolo è una variazione di
quell’unica variazione che è il reale, pertanto è difficile dirti sinteticamente di quale reale si tratta nel libro.
Di certo si tratta del reale di Lacan. Stringendo il problema in modo un po’ drastico isolerei tre aspetti. Il
primo. Lacan ha inteso per molto tempo il reale a partire e attraverso il simbolico, la formalizzazione, la
logica del significante. Qui il reale è l’impossibile. Il reale nel simbolico e a partire dal simbolico è
l’impossibile. Nell’ultima parte del suo insegnamento Lacan cerca di maneggiare il reale come tale, il reale
in sé – se posso dire così – il reale a partire dal reale. Per intendere ciò maneggia e ci obbliga a maneggiare,
l’incidenza de lalingua sul vivente, o meglio l’incidenza in atto, il taglio in atto che l’impasto lalingua-
vivente è. Il reale in quanto tale sta da queste parti.

Il secondo aspetto. La riflessione di Ferraris non ha niente a che fare con il reale di Lacan. Ferraris si occupa
degli accadimenti e cerca di discernere in questi il fatto e l’interpretazione. Il reale di Lacan non ha niente a
che fare con gli accadimenti ma con l’accadere, è l’accadere in sé!

Il terzo aspetto. Nell'ultima parte del suo insegnamento Lacan ha spesso insistito sul fatto che un corpo è
qualcosa che si gode, da non intendersi in modo riflessivo – “gode di se stesso” – ma in modo attualista –
“sta godendo” – il che porta a dire che c'è un si gode che prende corpo – ripetutamente. Il reale come tale sta
in questo si gode.  

 

 

Usi parole molto dure contro le psicoterapie, perché sarebbero incapaci di incontrare il reale dei loro
pazienti. Mi piace questa durezza, perché mette le cose in chiaro, soprattutto in un tempo in cui, nonostante
tutto questo interesse per Lacan, la psicoanalisi è attaccata su tutti i fronti, come pratica troppo lunga,
troppo costosa, senza basi scientifiche. Qual è la differenza fra psicoanalisi e psicoterapia?

 

Hai ragione, nel libro ci sono alcuni riferimenti alle psicoterapie. Però non mi interessano le psicoterapie, non
me ne occupo, dunque neanche le critico. I riferimenti che hai notato sono delle battute. L’incipit del libro è
una battutaccia: «la psicoanalisi deve toccare il reale, in caso contrario è una farsa, oppure, detto altrimenti,
una psicoterapia». Con questo non voglio dire che le psicoterapie – tra le quali fra l’altro occorre annoverare
quasi tutta la così detta psicoanalisi – non siano efficaci, che non permettano alle persone che vi si
sottopongono di stare meglio, di risolvere dei sintomi, di superare dei problemi. Ci mancherebbe altro! Ma
non è questo il punto. Dico molto semplicemente che una psicoterapia – ripeto, qui includo quasi tutta la
psicoanalisi – non può toccare il reale, maneggiare il reale, trattare il reale, non per incapacità, non per
mancanza di mezzi, non per dei limiti, ma proprio perché è finalizzata, strutturata e concepita affinché il reale



non sia in atto nella terapia e nella vita. Detto bruscamente: trattare il reale è l’etica della psicoanalisi, evitare
il reale è la morale della psicoterapia. Frequentare e installarsi nel fuori senso è la logica e l’esito di
un’analisi, dare senso al fuori senso è la logica e l’esito di una psicoterapia. Per questo le psicoterapie non
sono altro che forme moderne di religione, ossia tentativi di dare senso al fuori senso. Per me, come mi è
capitato di scrivere recentemente, “fuori senso c’è qualcosa di inestinguibile da frequentare”. Per questo
cerco di occuparmi di psicoanalisi e mai di psicoterapia.    

 

Pollock

 

Il primo incontro con il reale, nel primo capitolo del tuo libro, è quello del trauma. Il trauma di cui ci parli
non è un evento che capita a qualcuno, e a qualcun altro no. Il trauma è il fatto stesso di venire al mondo.
L'essere umano ha a che fare con il trauma. Chi ci leggerà penserà che tu stia esagerando, che vedi il mondo
con gli occhi dello psicoanalista, e che vedi dovunque quello che ascolti dai tuoi pazienti. In che senso,
allora, il trauma ha a che fare anche con chi non è mai andato da uno psicoanalista, e non pensa di andarci
mai? Perché il trauma ci riguarda tutti?

 

Il primo capitolo è dedicato al trauma. Tutto il libro è dedicato al trauma. Attraverso la logica della fine
analisi cerco di interrogare e intendere il trauma in sé, ossia: che cosa è il trauma prima che ci sia qualcosa o
qualcuno per cui è traumatico – tutto il libro interroga il trauma, il godimento ecc… non a partire da che cosa
è ciò per qualcuno ma a prescindere da questo qualcuno. Siamo soliti intendere il trauma come la rottura, la



scissione, la frattura, di qualcosa, cioè dell’Io, del mondo relazionale, della soggettività. Lacan cerca di
intendere il trauma come rottura in sé, scissione in sé, frattura in sé – dunque non di qualcosa che già c’è. La
cosa lo spinge a intendere il trauma non come qualcosa di accaduto ma come quel che sta sempre accadendo.
Il trauma non è una scissione accaduta nel soggetto e che si sta ripetendo, ma è una scissione sempre in atto
di cui il soggetto non è che un tentativo di risposta. L’analisi è quella pratica che deve permettere la
separazione tra il trauma in sé, il trauma sempre in atto, e le manifestazioni e fissazioni empiriche e
fantasmatiche del trauma. Separando il trauma in sé dai vari traumi empirici-fantasmatici, l’analizzante da un
lato si può staccare dai vari traumi e dalle loro fissazioni – avendo colto che questi non sono che modi per
trattare e negare il trauma in sé – dall’altro ha l’occasione, o meglio la necessità, di stabilire un altro rapporto
con il trauma in sé. Questo altro rapporto con il trauma in sé è la vera posta in gioco di ogni analisi.
Tornando al merito della tua domanda, seguendo questo ragionamento occorre dire che il trauma non sta nel
venire al mondo, ma che venire al mondo è un effetto del trauma. Il trauma sta nell’incidenza de lalingua sul
vivente, o meglio nel loro incessante essere in atto. Ogni soggetto sorge, viene al mondo, come risposta a
questa incidenza in atto, scissione in atto, taglio in atto che è il trauma.               

 

 

Un altro incontro con il reale è quello dello sguardo, a cui dedichi un altro capitolo del tuo libro. C'è molta
confusione, a proposito di questa faccenda dello sguardo, perché si crede che abbia a che fare con la
videosorveglianza, con la miriade di videocamere che riprendono dovunque le nostre vite, con lo sguardo
anonimo che controlla i nostri spostamenti sui social networks. Lo sguardo di cui parli tu non è questo, o
meglio, non è solo questo. È uno sguardo che ci portiamo dentro. Noi siamo quello sguardo, il che riporta
alla questione del trauma. Allora, qual è il reale dello sguardo?

 

L’oggetto sguardo ha un ruolo importante nell’insegnamento di Lacan, in particolare all’interno del processo
di formalizzazione dell’oggetto piccolo a. In primis per far intendere che l’oggetto piccolo a non è qualcosa
di concreto, non è un qualcosa, ma un taglio nel campo dell’Altro nel quale il soggetto è dispiegato –
l’oggetto sguardo è dunque un taglio, una spaccatura, nel campo visivo e del campo visivo, campo (Altro) nel
quale il soggetto della visione è implicato. Lacan nel Seminario XX arriva a dire che l’oggetto piccolo a non è
che un sembiante rispetto al reale, il che non vuol dire che non sia importante, ma vuol dire semplicemente
che l’oggetto piccola a presentifica il reale nel simbolico e non il reale come tale. La riflessione di Lacan
sull’oggetto sguardo contiene un altro elemento molto significativo, sul quale nel libro ho posto l’accento.
Nell’incontro con l’insorgenza dell’oggetto sguardo nel campo visivo, cioè il campo dell’Altro dove è
implicato il soggetto della visione, il soggetto si ritrova a essere ridotto a oggetto sguardo, questo significa
che si ritrova annullato come soggetto della visione – da intendersi sia nel senso classico, cioè del punto di
vista, sia nel senso fenomenologico, cioè di soggetto preso nella visione, il che è compatibile con il soggetto
preso nel campo dell’Altro, il soggetto diviso. Dunque Lacan lavorando l’oggetto sguardo non solo va al di là
– o meglio al di qua – del soggetto classico ma anche del soggetto diviso di cui lui stesso ha parlato, e si
ritrova a incontrare il soggetto come tale, ossia il fatto che il soggetto come tale non è soggetto ma oggetto,
oggetto da non intendersi come entità passiva, ma come taglio nel simbolico o, detto altrimenti, come
esigenza pulsionale. Infine la riflessione sullo sguardo permette a Lacan di ribadire con forza una nuova
topologia, nella quale non ha più ragion d’essere la distinzione tra spazio interno e spazio esterno, tra dentro e
fuori – insomma non ha più ragion d’essere la psicologia. Per dirla in modo spicciolo, quando guardo un
quadro come soggetto dell’inconscio non solo sono nel quadro – come Io sono esterno dal quadro, ma
abbiamo appunto detto che con l’Io è il caso di farla finita – ma propriamente sono nel quadro come taglio,
cioè come oggetto, come porcheria.    

 



 

Il Lacan oggi più diffuso e discusso in Italia è quello di Massimo Recalcati. Ti riporto un passo esemplare
della sua lettura di Lacan, che prendo dal suo Lacan. Desiderio, godimento e soggettivazione (Cortina):
«Lacan pensa che la psicoanalisi contenga una promessa di liberazione. Quale? Non certo quella che
offrono il cinismo narcisistico o la perversione ipermoderni. Non certo quella falsa liberazione del desiderio
dissociato dalla Legge della castrazione, del godimento dell'Uno separato dal legame con l'Altro, del
godimento che inseguendo compulsivamente il miraggio del Nuovo ripete sempre la stessa insoddisfazione».
È il Lacan della Legge, dell'Altro, un Lacan critico di questa modernità. Per un verso è difficile dare torto a
Recalcati, però leggendo il tuo libro mi sono fatto l'idea che il 'tuo' Lacan sia più solitario, meno
comunitario, meno preoccupato dalla Legge, più corporeo. A un certo punto scrivi che il compito che ha
ciascuno di noi è "inventare il suo reale". Qui l'altro non c'è più. Mi sembra che questo Lacan sia, per certi
versi, più scomodo di quello di Recalcati. Qual è, allora, il tuo Lacan?

 

Una risposta sincera a questa domanda è “passo!”. Ma non mi voglio sottrarre del tutto. Trovo divertente la
circolazione in vari contesti di questo Due, il Lacan di Recalcati-il Lacan di Pagliardini. In tutta franchezza
non posso che trovarlo lusinghiero nei miei confronti – potrei anche dirti che esiste il Lacan di Recalcati
mentre non esiste il Lacan di Pagliardini, ma ciò mi obbligherebbe a non risponderti. Diciamo che prendo
questo Due come un gioco – anche se Syd Barrett proprio nel salutare e nel venir salutato dai Pink Floyd si
chiedeva appunto “che cosa è esattamente un gioco?”. Prendo la tua domanda come un invito a giocare e in
tal senso rispondo. Sarò un po’ grossolano e un po’ ingeneroso con entrambi. Un solo punto. Mi sembra ci
sia tra me e Recalcati un modo diverso di leggere la teoria di fine analisi, il che risuona inevitabilmente in
altri aspetti della teoria e della pratica di Lacan – in particolare nel modo di intendere l’Uno. Recalcati mi
pare intenda, con Lacan, la fine analisi come assunzione della castrazione e dunque del proprio desiderio –
non c’è niente di più difficile che assumere il proprio desiderio ricorda spesso Lacan – e dunque del
godimento implicato nel dispiegamento del proprio desiderio, del proprio slancio, della propria ricerca, della
propria vocazione. Io tendo a leggere, con Lacan, la fine analisi come assenso incondizionato all’accadere
che è il godimento, al taglio che è il godimento, alla pulsazione che è il godimento – il che comporta, per
dirla tutta, un certo “farla finita con il desiderio”. Per di più Recalcati interpreta Lacan da vari punti di vista,
uno dei più importanti è la costituzione del soggetto – non a caso il suo secondo volume Jacques Lacan. La
clinica psicoanalitica, che a scanso di equivoci considero un testo eccezionale, in particolare le parti sul
transfert e la direzione della cura, inizia con un ampio capitolo su “il bambino lacaniano”, cioè sulla genesi
della soggettività. Dal canto mio tendo a leggere Lacan quasi esclusivamente da un unico punto di vista,
quello della fine analisi – indubbiamente questo è un limite.               

 



 __title__

 

Un tema estremamente interessante è quello della posizione femminile, la donna che è non-tutta dice Lacan.
La fine analisi, se ho capito bene, coincide con la possibilità da parte di ciascuno di noi di assumere questa
posizione. Qual è, allora, questa posizione, e perché sarebbe l'esito auspicabile dell’analisi? Ha qualche
cosa a che vedere con il divenire-donna di Deleuze?

 

Nel capitolo Sul non-tutto ci sono delle difficoltà, alcune cose le cambierei. Non cambierei invece, anzi la
ribadisco con convinzione, la demarcazione netta che ho tracciato tra il paradigma non-tutto e il paradigma
tutto-eccezione. Spesso si intende con non-tutto, capita frequentemente anche tra i lacaniani, un sistema, un



funzionamento, attraversato da un’eccedenza irriducibile al funzionamento e al sistema, da un’eccedenza che
fa eccezione. Dunque la tendenza è quella di intendere il non-tutto come un tutto-eccezione. Il non-tutto non
indica un sistema, un funzionamento, attraversato-abitato da un’eccedenza che in quanto tale fa eccezione al
funzionamento rendendolo incompleto e mancante – qui con funzionamento possiamo intendere, ad esempio,
quel particolare funzionamento che per Lacan è il soggetto dell’inconscio. Questa logica di funzionamento
non indica la logica del non-tutto in quanto è del tutto compatibile con il paradigma tutto-eccezione,
all’interno del quale appunto ogni sistema-funzionamento è alimentato e sostenuto da un’eccedenza interna,
da un’eccezione fondativa e necessaria.     

Il non-tutto, lo dico in modo rudimentale, è un non-funzionamento, da intendere non in chiave privativa,
ossia manca il funzionamento, ma in chiave affermativa, ossia l’essere alle prese, finalmente, non con un
funzionamento ma con un accadere, con un atto.

Seguendo questa linea ci ritroviamo alle prese con il godimento femminile, per certi versi la sostanza di
questo non-tutto. L’errore a cui accennavo, ossia intendere il non-tutto come un tutto-eccezione, dà vita a un
altro errore, quello di intendere il godimento femminile come supplementare a quello maschile-fallico, che
eccede quello maschile-fallico. Concepire il godimento femminile in questi termini significa intenderlo
sempre a partire dal godimento maschile-fallico, eccedente questo, supplementare a questo, ripetendo in
sostanza lo schema della logica tutto-eccezione, dunque leggendo il godimento femminile attraverso la logica
maschile – siamo qui alle prese con un godimento femminile sempre tarato e definito attraverso e per mezzo
del godimento maschile-fallico.

La riflessione di Lacan sul non-tutto ci obbliga invece a concepire il godimento femminile in sé, cioè al di
fuori della misura fallica, al di fuori della logica maschile tutto-eccezione, funzionamento-eccedenza. Ci
obbliga per di più a radicare in questo godimento la concezione stessa del godimento, a capire che in sostanza
il godimento in sé, il reale del godimento – non l’immaginario e il simbolico del godimento – è il godimento
femminile in sé. Il godimento femminile in sé va così inteso come godimento Uno e non più come godimento
Altro, termine che definisce il godimento femminile ancora a partire dal godimento fallico rispetto al quale
appunto quello femminile sarebbe Altro.

 

L’analisi deve permettere – obbligare? – a ogni analizzante di trovare il modo – modo che non è che uno
scarabocchio, un tic, ed è qui che il modale di Deleuze è prezioso, che il divenire donna, il divenire musica, il
divenire impercettibile ecc... di Deleuze è fondamentale per intendere di che cosa si tratta in questo “modo” –
per farsi prendere da questo godimento in sé, da questo godimento femminile. Mi chiedi per quale ragione
ciò sia auspicabile. In effetti non so se sia auspicabile. Quello che posso dirti è che dedicare la vita a far
“rientrare” la vita, il suo accadere, che è del non-tutto, nel funzionamento tutto-eccezione è una grande fatica,
costa troppa fatica. Allo stesso tempo dedicare la vita a far rientrare il godimento in sé – cioè il godimento
femminile, il godimento Uno – nel godimento fallico e nelle sue eccedenze, è troppo faticoso. Come dice
Lacan nel Seminario XI, fino a un certo punto è proprio questa troppa fatica l’unica cosa che giustifica la
logica dell’analisi e il suo esito. All'interno di questo ragionamento Deleuze è fondamentale. La sua pratica
filosofica è costantemente all'insegna del non-tutto ed è una lucida demolizione dell'aspetto poliziesco di ogni
logica maschile. Deleuze è poi fondamentale per intendere la psicoanalisi come pratica di produzione
dell'inconscio – e non come pratica di conoscenza dell'inconscio.       

 

 

Ancora sulla fine analisi. Insisto su questo punto perché mi sembra che abbia molto a che fare con la nostra
condizione: da un lato, scrivi, il fine analisi ha a che fare con la "necessità del sacrificio", dall'altro, però,
ha anche a che fare con la possibilità di "accedere al godimento". Il primo elemento puzza di sacrestia (una



sacrestia che ultimamente mi sembra sempre più affollata, pensa a Bertinotti che dice che il "dialogo con chi
ha una fede può essere la scintilla che ridà speranza"; un comunista che spera di trovare ispirazione nella
fede?), il secondo mi piace di più. Come fanno a stare insieme?

 

La logica di fine analisi incentrata sul desiderio – siamo qui in un'etica del desiderio – implica la rinuncia al
godimento assicurato – quello del fantasma, che dunque è bene chiamare assicurato e non immediato – per
incontrare un godimento proprio e contingente nel dispiegamento del desiderio. Nel libro affermo in molti
modi che in Lacan c'è un'altra variazione della fine analisi e dunque dell'etica, una fine analisi incentrata sul
godimento, dunque un'etica del godimento – un fine analisi, come detto, dell'assenso al taglio in sé, al
marchio in sé, che è il godimento. Ci tengo molto a dire, e nel libro lo faccio più volte, che le due logiche e
dunque le due etiche non vanno messe in contrapposizione, ma che la prima sia in funzione della seconda –
direi quasi propedeutica – e non viceversa. Per dirla in soldoni: per acconsentire al reale del godimento
occorre aver rinunciato al legame con il godimento assicurato, tanto più un analizzante si è separato dal
godimento assicurato, tanto più ha rinunciato a questa posizione, tanto più potrà farsi prendere dal godimento
in sé. Dunque a mio avviso le due cose stanno insieme in un modo molto semplice – la psicoanalisi di Lacan
sa essere molto semplice!    

 

 

Ma che cos'è, per finire, il Momlo-Domlo?

 

Trovo interessante il fatto che tu mi stia ponendo sempre la stessa domanda! Momlo e Domlo non significano
niente. Non solo non significano niente in generale, ma non significano niente neanche per me. Sono delle
lettere precipitate nella mia analisi che hanno scritto il “mio” assenso al godimento in sé, al reale del
godimento.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



