DOPPIOZERO

|| sntomo di Lacan. Diecl incontri con il reale

Felice Cimatti
24 Luglio 2016

Di che si occupalapsicoanalisi? In particolare quellalacaniana? Si occupa del reale, € larisposta netta dello
psicoanalista Alex Pagliardini, nel libro che ha da poco pubblicato con le edizioni Galaad (16 €): 1| sintomo
di Lacan. Dieci incontri con il reale. E unarisposta non scontata, al contrario, perché il senso comune pensa
chelapsicoanalisi abbia a che fare soprattutto con parole e interpretazioni, con spiegazioni, con il senso
“nascosto”; in sostanza con il linguaggio. No, la psicoanalisi si occupainvece del corpo. Madi un corpo
particolare, il corpo pulsionale. Lacan ci hafatto comprendere che si diventa umani quando nel corpo di un
piccolo mammifero entra il Simbolico. Fra simbolico e corpo comincia cosi unalotta all’ ultimo sangue che
non e sanabile, perché Homo sapiens coincide con questalotta. Il reale del corpo, allora, € una condizione da
conquistare, proprio perché il corpo umano, in guanto corpo simbolico/pulsionale, non € mai soltanto o
esclusivamente corpo. Pagliardini segue questo movimento — dal simbolico verso il reale del corpo -
attraverso dieci ricchi capitoli, che esplorano in dettaglio (talvolta anche nel dettaglio dell’ analisi dell’ autore)
le forme che questo stesso reale assume, 0 pud assumere, nelle nostre esistenze. Abbiamo pensato che il
modo migliore per presentare questo lavoro fosse lasciare la parola all’ autore, a partire da a cune domande
chelaletturadel libro aveva sollecitato.

Cominciamo con una domanda pit generale: Jacques Lacan. Ti sarai fatto una idea del perché, in questi
anni, ein Italiain particolare, Lacan sia diventata una figura cosi presente e discussa, sui quotidiani, in Tv,
ma anchein diversi dipartimenti universitari di Filosofia, quegli stessi Dipartimenti che per tanti anni 1o
avevano dimenticato? Un ruolo decisivo I'ha svolto sicuramente Massimo Recalcati, che ha saputo portare
Lacan all'attenzione di un vasto pubblico che, finora, I'aveva probabilmente percepito come troppo difficile,
se non del tutto incomprensibile. E pero forse c'é anche altro. Che ci dice, Lacan, proprio ora?

C e qualcosadi decisivo in Lacan. Chi ha ache fare con la sua pratica, o pit semplicemente con il suo
insegnamento, 1o avverte — primao poi. In estremasintes direi che sono trei vettori che scrivono il tratto del
decisivo in Lacan. Il primo. Avere dimostrato chel’lo € unaiattanza e, a contempo, che I’ Altro — I’ dterita, la
differenza, ecc... —eun’impostura. || secondo. Avere affermato, con sempre maggior convinzione, che la
materialita dell’inconscio — dunque della vita per la psicoanaisi — stanel fuori senso, e a contempo aver
mMesso a punto una pratica clinica, unalogica delladirezione della cura, “tarata” sul fuori senso e sulla
indispensabilita, per ogni analizzante, di stabilire con un rapporto singolare. |l terzo vettore. Avere
intrecciato linguaggio e pulsione, simbolico e corpo, significante e godimento. Intreccio niente affatto
dialettico. E il linguaggio a essere degradato, a essere ridotto a fracasso, arumore. E il linguaggio che cessa
di esserelacasadell’ essere, che cessa di essere luogo della parola, che cessa di essere spazio della
rappresentazione, per diventare marchiaturain atto del vivente, taglio in atto, ed € questa marchiaturain atto,
guesto taglio in atto a essere il godimento, la pulsione — qui va collocato, finalmente, il maneggiamento del
problema dell'Uno dell'ultimo Lacan.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-sintomo-di-lacan-dieci-incontri-con-il-reale
https://test.doppiozero.com/felice-cimatti

Il nostro tempo sta facendo risuonare questi tre vettori, ma, e qui € bene non equivocarsi, 1o sta facendo
attraverso una modalita tipicamente sintomatica, ossia attraverso I’ orrore e il rifiuto. Proprio per quel cheil
nostro tempo sta facendo, ovviamente senza aver la benché minimaideadi farlo, dei tre vettori di Lacan, per
il modo sintomatico di trattarli, il nostro tempo invoca Lacan.

Il titolo del tuo libro, Il sintomo di Lacan. Dieci incontri con il reale, mette insieme due concetti, a parteil
nome di Lacan: sintomo ereale. Partiamo dal sintomo, che rimanda all'idea di una malattia, di un malanno
che s rende manifesto attraverso, appunto, un sintomo. Qual e questa malattia?

1 titolo del libro viene da un passaggio del Seminario XXIII di Lacan: «Ho veicolato molte delle cose che
vengono chiamate freudiane. Ma per quanto riguarda quello che chiamo il reale ho inventato, giacché mi si e
imposto. Si tratta di qualcosa che posso dire di considerare né piti né meno come il mio sintomo. E nella
misurain cui Freud ha veramente fatto una scoperta che si puo dire cheil reale e la miarisposta sintomatica.
Per certi versi I'intero libro non e che una spiegazione di questo passaggio. La coppia che tu proponi,

mal attia-sintomo, il sintomo come manifestazione di una malattia, & stata debellata da Freud, e Lacan ha
continuato in tale direzione. Seguendo la direzione che tu proponi troviamo comunque un’ altra coppia,
trauma-sintomo. Il sintomo e I’ effetto di una causa, causa che éil trauma. Sul traumatorneremo. Mi preme
qui sottolineare un aspetto sul quale Lacan é decisivo. || sintomo e un effetto, ma un effetto che e risposta alla
causa e hon conseguenza della causa. La causa non € un gqual cosa che & accaduto, non € la combinazione di
molti qualcosa, non elastoriadi ciascuno, coni suoi intrecci e le sue dinamiche, che determinerebbe di
conseguenza alcuni effetti. La causa per Lacan € una discontinuitain atto, una distorsione permanente della
vitae nellavitadi ciascuno. Il sintomo € il modo fisso in cui ciascuno risponde alla discontinuita della causa.
Si tratta di unarispostafondata sul rifiuto della discontinuita della causa, s tratta cioe di unadifesa, di un
tentativo di incapsulare la discontinuita della causain una strategia. Tale strategia € destinata a fallimento e a
essere disturbata dalla discontinuita che essa cerca di incasellare. L’ analisi deve permettere di operare una
torsione del sintomo in modo tale darenderlo il modo fisso in cui ciascuno acconsente al farsi causare dalla
discontinuita. A questo punto il sintomo diventa quel che Lacan chiama sinthomo. 11 titolo corretto del libro
sarebbe stato dunque Il sinthomo di Lacan. Ma e lui stesso a mantenere |I’ambiguitatrai due termini, elo fa
per delle buone ragioni.



Carmelo Bene in Mario Schifano, Umano troppo umano +

A proposito, I'avevo dimenticato, I'immagine della copertina, un fotogramma estrapolato da un film di Mario
Schifano, Umano troppo umano... Una donna nuda sullo sfondo, in un letto ricoperto da lenzuola bianche, e
un uomo in primo piano (Carmelo Bene), vestito, seduto sul ciglio del letto, che tiene in mano un giornale,
una sigaretta in bocca, lo sguardo assorto. E un’ allusione alla celebre frase di Lacan, “ Non ¢'é rapporto
sessuale” ?

Lafoto di copertina sta per molte cose. In primis sta per il mio amore per Carmelo Bene. Ti confido che ogni
tanto penso: “non sarebbe male carmel obenizzare la psicoanalisi”. Quando CB dice “se uno eil panico il
panico non costa niente”, “se uno diventa |’ abbandono non pud piu patire I’ abbandono” dice qualcosa che la
praticadella psicoanalisi — per come laintende Lacan, che poco ha a che spartire con altri modi di praticarla
—haa suo fondo matende a dimenticare. In generalein CB ¢’ é una frequentazione rigorosa del fuori senso,
dunque Ii, per lo psicoanalista, ¢’ € qualcosa daimparare. Un piccolo esempio. Se riguardi il suo primo film,
Nostra signora dei turchi, in particolare il capitolo “Il monaco” —mi dispiace mai dvd hanno i capitali,
addiritturaora s puo trovarlo estratto su youtube — vedrai una delle piu nette incarnazioni di quel che Lacan
intende con lalangue. L’ immagine, o meglio il fotogramma della copertina, si puo senz’ altro intendere come
un’alusione al “non c’ e rapporto sessuale’, cioe a celebre aforismadi Lacan. Questo purché lo si prenda,
finalmente, in termini affermativi — CB & pura affermazione. Che cosa significa prenderlo in termini
affermativi? Significanon “vedere” piu nell’ aforisma*“ non ¢’ é rapporto sessuale” lamancanza di qual cosa,
I"assenza di qualcosa, mal’ affermazione pura e secca di qualcosa. Affermazione di che cosa? Affermazione
di un godimento che non si rapportaa niente, di un godimento che e pura affermazione — a essere precisi
dunque non si tratta dell’ affermazione di qualcosa ma dell’ affermazione in s&€ — e che in quanto tale, cioé
pura affermazione, non entra nel rapporto, non si dispiega nel rapporto, ma causail rapporto e ogni rapporto.



Non acaso Lacan per far valere |’ aspetto affermativo e non negativo di questo aforismalo sostituisce, o
meglio lo integra, nell’ ultimissimafase del suo insegnamento, con “c’e il non-rapporto sessuale!”.

L'altro concetto del tuo titolo e reale. Un concetto di moda, nell'economia — dopo la shornia del capitalismo
finanziario sono Ii tutti a dirci di tornare all'economia reale (come se esistesse ancora ...), nella filosofia, il
nuovo realismo di Maurizio Ferraris—nella critica moralistica dei social media: tornare ai rapporti in
carne e 0ssa, basta con il mondo virtuale! Con questi "realismi" tu non c'entri nulla. Qual éallorail reale di
cui ci parli? Come lo incontriamo, questo reale?

Tutto il libro & dedicato al reale, € occupato dal problema del reale, ogni capitolo e unavariazione di

quell’ unica variazione che € il reale, pertanto e difficile dirti sinteticamente di quale reale si tratta nel libro.
Di certo sl trattadel reale di Lacan. Stringendo il problemain modo un po’ drastico isolerei tre aspetti. 1
primo. Lacan hainteso per molto tempo il reale a partire e attraverso il simbolico, laformalizzazione, la
logicadel significante. Qui il reale € I’impossibile. Il reale nel simbolico e a partire dal simbolico &
I"impossibile. Nell’ ultima parte del suo insegnamento Lacan cercadi maneggiareil reale cometale, il rede
in s —se posso dire cosi —il reale apartire dal reale. Per intendere cio maneggia e ci obbliga a maneggiare,
I’incidenza de lalingua sul vivente, o meglio I’incidenzain atto, il taglio in atto che I'impasto lalingua-
vivente e. |l reale in quanto tale sta da queste parti.

I secondo aspetto. Lariflessione di Ferraris non haniente achefare conil reale di Lacan. Ferraris si occupa
degli accadimenti e cercadi discernerein questi il fatto e’ interpretazione. |l reale di Lacan non ha niente a
che fare con gli accadimenti ma con |’ accadere, €1’ accaderein sé!

Il terzo aspetto. Nell'ultima parte del suo insegnamento Lacan ha spesso insistito sul fatto che un corpo é
qualcosa che si gode, da non intendersi in modo riflessivo —“gode di se stesso” — main modo attualista—
“sta godendo” —il che portaadire che c'é un si gode che prende corpo — ripetutamente. |l reale cometale sta
in questo si gode.

Us parole molto dure contro le psicoterapie, perché sarebbero incapaci di incontrareil reale dei loro
pazienti. Mi piace questa durezza, perché mette le cose in chiaro, soprattutto in un tempo in cui, nonostante
tutto questo interesse per Lacan, la psicoanalisi € attaccata su tutti i fronti, come pratica troppo lunga,
troppo costosa, senza basi scientifiche. Qual e la differenza fra psicoanalisi e psicoterapia?

Hai ragione, nel libro ci sono alcuni riferimenti alle psicoterapie. Perd non mi interessano le psicoterapie, non
me ne occupo, dungue neanche le critico. | riferimenti che hai notato sono delle battute. L’incipit del libro €
una battutaccia: «lapsicoanalisi devetoccareil reale, in caso contrario & unafarsa, oppure, detto atrimenti,
una psicoterapia». Con questo non voglio dire che le psicoterapie —trale quali fral’ altro occorre annoverare
quasi tuttala cosi detta psicoanalisi — non siano efficaci, che non permettano alle persone chevi s
sottopongono di stare meglio, di risolvere dei sintomi, di superare dei problemi. Ci mancherebbe altro! Ma
non e questo il punto. Dico molto semplicemente che una psicoterapia — ripeto, qui includo quasi tuttala
psicoanalisi —non puo toccare il reale, maneggiareil reale, trattare il reale, non per incapacita, non per
mancanza di mezzi, non per dei limiti, ma proprio perché e finalizzata, strutturata e concepita affinché il reae



non siain atto nellaterapia e nellavita. Detto bruscamente: trattareil reale e |’ etica della psicoanalisi, evitare
il reale €lamorale della psicoterapia. Frequentare e installarsi nel fuori senso elalogicael’ esito di
un’analisi, dare senso al fuori senso e lalogicael’ esito di una psicoterapia. Per questo le psicoterapie non
sono altro che forme moderne di religione, ossia tentativi di dare senso al fuori senso. Per me, come mi &
capitato di scrivere recentemente, “fuori senso ¢’ é qualcosa di inestinguibile da frequentare’. Per questo
cerco di occuparmi di psicoanalisi e mai di psicoterapia.

Il primo incontro con il reale, nel primo capitolo del tuo libro, € quello del trauma. Il trauma di cui ci parli
non € un evento che capita a qualcuno, e a qualcun altro no. Il trauma €l fatto stesso di venire al mondo.
L'essere umano ha a che fare con il trauma. Chi ci leggera pensera che tu stia esagerando, che vedi il mondo
con gli occhi dello psicoanalista, e che vedi dovungue quello che ascolti dai tuoi pazienti. In che senso,
allora, il trauma ha a che fare anche con chi non € mai andato da uno psicoanalista, e non pensa di andarci
mai? Perchéil trauma ci riguarda tutti?

Il primo capitolo é dedicato al trauma. Tutto il libro & dedicato al trauma. Attraverso lalogicadellafine
analisi cerco di interrogare eintendere il trauma in sé, ossia: che cosa el trauma prima che ci siaqualcosao
qualcuno per cui e traumatico — tutto il libro interrogail trauma, il godimento ecc... non a partire da che cosa
€ ci0 per qual cuno ma a prescindere da questo qualcuno. Siamo soliti intendere il trauma come larottura, la



scissione, lafrattura, di qualcosa, cioé dell’ lo, del mondo relazionale, della soggettivita. Lacan cerca di
intendere il trauma come rotturain sé, scissionein sg, fratturain sé — dungue non di qualcosachegiac'e. La
cosalo spinge aintendere il trauma non come qualcosa di accaduto ma come quel che sta sempre accadendo.
Il trauma non e una scissione accaduta nel soggetto e che si sta ripetendo, ma e una scissione sempre in atto
di cui il soggetto non é che un tentativo di risposta. L' analisi € quella pratica che deve permettere la
separazione trail traumain s, il trauma semprein atto, e le manifestazioni e fissazioni empiriche e
fantasmatiche del trauma. Separando il traumain sédai vari traumi empirici-fantasmatici, I’ analizzante daun
lato si pud staccare dai vari traumi e dalle loro fissazioni — avendo colto che questi non sono che modi per
trattare e negare il traumain sé— dall’ altro hal’ occasione, 0 meglio lanecessita, di stabilire un altro rapporto
con il trauma in sé. Questo altro rapporto con il traumain sé é la vera postain gioco di ogni analisi.
Tornando a merito della tua domanda, seguendo questo ragionamento occorre dire che il traumanon stanel
venire al mondo, ma che venire a mondo e un effetto del trauma. Il trauma sta nell’ incidenza de lalingua sul
vivente, 0 meglio nel loro incessante essere in atto. Ogni soggetto sorge, viene a mondo, come risposta a
guestaincidenzain atto, scissione in atto, taglio in atto che eil trauma.

Un altroincontro coniil reale & quello dello sguardo, a cui dedichi un altro capitolo del tuo libro. C'e molta
confusione, a proposito di questa faccenda dello sguardo, perché si crede che abbia a che fare con la
videosorveglianza, con la miriade di videocamere che riprendono dovunque e nostre vite, con lo sguardo
anonimo che controlla i nostri spostamenti sui social networks. Lo sguardo di cui parli tu non é questo, o
meglio, non & solo questo. E uno sguardo che ci portiamo dentro. Noi siamo quello sguardo, il che riporta
alla questione del trauma. Allora, qual éil reale dello sguardo?

L’ oggetto sguardo ha un ruolo importante nell’insegnamento di Lacan, in particolare all’ interno del processo
di formalizzazione dell’ oggetto piccolo a. In primis per far intendere che |’ oggetto piccolo a non é qual cosa
di concreto, non & un qualcosa, ma un taglio nel campo dell’ Altro nel qualeil soggetto e dispiegato —

I’ oggetto sguardo e dungue un taglio, una spaccatura, nel campo visivo e del campo visivo, campo (Altro) nel
quale il soggetto dellavisione € implicato. Lacan nel Seminario XX arriva adire che |’ oggetto piccolo a non &
che un sembiante rispetto al reale, il che non vuol dire che non siaimportante, mavuol dire semplicemente
che I’ oggetto piccola a presentificail reale nel smbolico ennon il reale cometale. Lariflessione di Lacan

sull” oggetto sguardo contiene un altro elemento molto significativo, sul quale nel libro ho posto I’ accento.
Nell’incontro con |’ insorgenza dell’ oggetto sguardo nel campo visivo, cioe il campo dell’ Altro dove e
implicato il soggetto dellavisione, il soggetto s ritrova a essere ridotto a oggetto sguardo, questo significa
che s ritrova annullato come soggetto della visione — daintendersi sianel senso classico, cioe del punto di
vista, sianel senso fenomenologico, cioe di soggetto preso nellavisione, il che € compatibile con il soggetto
preso nel campo dell’ Altro, il soggetto diviso. Dunque Lacan lavorando I’ oggetto sguardo non solo va al di la
—omeglio a di qua— del soggetto classico ma anche del soggetto diviso di cui lui stesso ha parlato, e si
ritrova aincontrare il soggetto come tale, ossiail fatto che il soggetto come tale non & soggetto ma oggetto,
oggetto da non intendersi come entita passiva, ma come taglio nel simbolico o, detto altrimenti, come
esigenza pulsionale. Infine lariflessione sullo sguardo permette a Lacan di ribadire con forza una nuova
topologia, nella quale non ha piu ragion d’ essere la distinzione tra spazio interno e spazio esterno, tradentro e
fuori —insomma non ha pit ragion d essere la psicologia. Per dirlain modo spicciolo, quando guardo un
guadro come soggetto dell’ inconscio non solo sono nel quadro — come 1o sono esterno dal quadro, ma
abbiamo appunto detto che conI’lo €il caso di farlafinita— ma propriamente sono nel quadro come taglio,
cioe come oggetto, come porcheria.



Il Lacan oggi piu diffuso e discusso in Italia € quello di Massimo Recalcati. Ti riporto un passo esemplare
della sua lettura di Lacan, che prendo dal suo Lacan. Desiderio, godimento e soggettivazione (Cortina):
«Lacan pensa che la psicoanalisi contenga una promessa di liberazione. Quale? Non certo quella che
offrono il cinismo narcisistico o la perversione ipermoderni. Non certo quella falsa liberazione del desiderio
dissociato dalla Legge della castrazione, del godimento dell'Uno separato dal legame con I'Altro, del
godimento che inseguendo compulsivamente il miraggio del Nuovo ripete sempre la stessa insoddisfazione».
E il Lacan della Legge, dell'Altro, un Lacan critico di questa modernita. Per un verso é difficile dare torto a
Recalcati, pero leggendo il tuo libro mi sono fatto I'idea cheil 'tuo’ Lacan sia piu solitario, meno
comunitario, meno preoccupato dalla Legge, piu corporeo. A un certo punto scrivi che il compito che ha
ciascuno di noi € "inventareil suo reale". Qui I'altro non c'é piu. Mi sembra che questo Lacan sia, per certi
versi, piu scomodo di quello di Recalcati. Qual €, allora, il tuo Lacan?

Unarisposta sincera a questa domanda € “passo!”. Ma non mi voglio sottrarre del tutto. Trovo divertente la
circolazione in vari contesti di questo Due, il Lacan di Recalcati-il Lacan di Pagliardini. In tutta franchezza
non posso che trovarlo lusinghiero nel miei confronti — potrei anche dirti che esiste il Lacan di Recalcati
mentre non esiste il Lacan di Pagliardini, ma cio mi obbligherebbe a non risponderti. Diciamo che prendo
guesto Due come un gioco — anche se Syd Barrett proprio nel salutare e nel venir salutato dai Pink Floyd s
chiedeva appunto “che cosa e esattamente un gioco?’. Prendo la tua domanda come un invito agiocare ein
tal senso rispondo. Sard un po’ grossolano e un po’ ingeneroso con entrambi. Un solo punto. Mi sembra ci
siatrame e Recalcati un modo diverso di leggere lateoriadi fine analis, il che risuonainevitabilmentein
altri aspetti dellateoriae dellapraticadi Lacan —in particolare nel modo di intendere I’ Uno. Recalcati mi
pare intenda, con Lacan, lafine analisi come assunzione della castrazione e dungque del proprio desiderio —
non ¢’ e niente di piu difficile che assumereil proprio desiderio ricorda spesso Lacan — e dunque del
godimento implicato nel dispiegamento del proprio desiderio, del proprio slancio, della propriaricerca, della
propria vocazione. 10 tendo aleggere, con Lacan, lafine analis come assenso incondizionato all’ accadere
che e il godimento, a taglio che € il godimento, alla pulsazione che é il godimento —il che comporta, per
dirlatutta, un certo “farlafinitacon il desiderio”. Per di piu Recalcati interpreta Lacan davari punti di vista,
uno dei piu importanti € la costituzione del soggetto — non a caso il suo secondo volume Jacques Lacan. La
clinica psicoanalitica, che a scanso di equivoci considero un testo eccezionale, in particolare le parti sul
transfert e la direzione della cura, inizia con un ampio capitolo su “il bambino lacaniano”, cioé sulla genesi
della soggettivita. Dal canto mio tendo aleggere Lacan quasi esclusivamente da un unico punto di vista,
quello dellafine analisi — indubbiamente questo € un limite.



Matemi 6

Alex Pagliardini

IL SINTOMO DI LACAN

Dieci incontri con il reale

Lialaad Edizioni

_ title_

Un tema estremamente interessante € quello della posizione femminile, la donna che € non-tutta dice Lacan.
Lafine analisi, se ho capito bene, coincide con la possibilita da parte di ciascuno di noi di assumere questa
posizione. Qual &, allora, questa posizione, e perché sarebbe |'esito auspicabile dell’ analisi? Ha qualche
cosa a che vedere con il divenire-donna di Deleuze?

Nel capitolo Sul non-tutto ci sono delle difficolta, alcune cose le cambierei. Non cambierel invece, anzi la
ribadisco con convinzione, la demarcazione netta che ho tracciato trail paradigma non-tutto eil paradigma
tutto-eccezione. Spesso si intende con non-tutto, capita frequentemente anche trai lacaniani, un sistema, un



funzionamento, attraversato da un’ eccedenzairriducibile a funzionamento e al sistema, da un’ eccedenza che
fa eccezione. Dunque latendenza € quella di intendere il non-tutto come un tutto-eccezione. Il non-tutto non
indica un sistema, un funzionamento, attraversato-abitato da un’ eccedenza che in quanto tale fa eccezione al
funzionamento rendendol o incompleto e mancante — qui con funzionamento possiamo intendere, ad esempio,
quel particolare funzionamento che per Lacan e il soggetto dell’inconscio. Questalogicadi funzionamento
non indicalalogicadel non-tutto in quanto e del tutto compatibile con il paradigma tutto-eccezione,
al’interno del quale appunto ogni sistema-funzionamento e alimentato e sostenuto da un’ eccedenza interna,
da un’ eccezione fondativa e necessaria.

Il non-tutto, lo dico in modo rudimentale, € un non-funzionamento, da intendere non in chiave privativa,
ossiamanca il funzionamento, main chiave affermativa, ossial’ essere alle prese, finalmente, non con un
funzionamento ma con un accadere, con un atto.

Seguendo questalineaci ritroviamo alle prese con il godimento femminile, per certi versi la sostanza di
guesto non-tutto. L’ errore a cui accennavo, ossiaintendere il non-tutto come un tutto-eccezione, davitaaun
altro errore, quello di intendere il godimento femminile come supplementare a quello maschile-fallico, che
eccede gquello maschile-fallico. Concepire il godimento femminile in questi termini significaintenderlo
sempre a partire dal godimento maschile-fallico, eccedente questo, supplementare a questo, ripetendo in
sostanza lo schema della logi ca tutto-eccezione, dunque leggendo il godimento femminile attraverso lalogica
maschile — siamo qui alle prese con un godimento femminile sempre tarato e definito attraverso e per mezzo
del godimento maschile-fallico.

Lariflessione di Lacan sul non-tutto ci obbligainvece a concepire il godimento femminilein sg, cioé al di
fuori dellamisurafallica, al di fuori dellalogica maschile tutto-eccezione, funzionamento-eccedenza. Ci
obbliga per di piu aradicare in questo godimento la concezione stessa del godimento, a capire che in sostanza
il godimento in sé, il reale del godimento —non I'immaginario e il smbolico del godimento — e il godimento
femminilein sé. 11 godimento femminile in sé va cosi inteso come godimento Uno e non piu come godimento
Altro, termine che definisce il godimento femminile ancoraa partire dal godimento fallico rispetto a quale
appunto quello femminile sarebbe Altro.

L’analisi deve permettere — obbligare? — a ogni analizzante di trovare il modo — modo che non & che uno
scarabocchio, un tic, ed € qui che il modale di Deleuze e prezioso, cheil divenire donna, il divenire musica, il
divenire impercettibile ecc... di Deleuze e fondamentale per intendere di che cosa s trattain questo “modo” —
per farsi prendere da questo godimento in sé, da questo godimento femminile. Mi chiedi per quale ragione
cio siaauspicabile. In effetti non so se sia auspicabile. Quello che posso dirti € che dedicare lavitaafar
“rientrar€” lavita, il suo accadere, che & del non-tutto, nel funzionamento tutto-eccezione € una grande fatica,
costatroppa fatica. Allo stesso tempo dedicare lavitaafar rientrare il godimento in sé — cioé il godimento
femminile, il godimento Uno — nel godimento fallico e nelle sue eccedenze, é troppo faticoso. Come dice
Lacan nel Seminario XI, fino aun certo punto € proprio questa troppa fatical’ unica cosa che giustificala
logicadell’analisi eil suo esito. All'interno di questo ragionamento Deleuze e fondamentale. La sua pratica
filosofica e costantemente all'insegna del non-tutto ed & una lucida demolizione dell'aspetto poliziesco di ogni
logica maschile. Deleuze € poi fondamentale per intendere la psicoanalisi come pratica di produzione
dell'inconscio — e non come praticadi conoscenza dell'inconscio.

Ancora sulla fine analisi. Insisto su questo punto perché mi sembra che abbia molto a che fare con la nostra
condizione: da un lato, scrivi, il fine analisi ha a che fare con la "necessita del sacrificio”, dall'altro, pero,
ha anche a che fare con |la possibilita di "accedere al godimento”. Il primo elemento puzza di sacrestia (una



sacrestia che ultimamente mi sembra sempre piu affollata, pensa a Bertinotti che dice cheil "dialogo con chi
ha una fede puo essere la scintilla che rida speranza”; un comunista che spera di trovare ispirazione nella
fede?), il secondo mi piace di piu. Come fanno a stare insieme?

Lalogicadi fine analisi incentrata sul desiderio — siamo qui in un'eticadel desiderio —implicalarinunciaal
godimento assicurato — quello del fantasma, che dunque € bene chiamare assicurato e non immediato — per
incontrare un godimento proprio e contingente nel dispiegamento del desiderio. Nel libro affermo in molti
modi chein Lacan c'e un'adtravariazione dellafine analisi e dunque dell'etica, unafine analisi incentrata sul
godimento, dunque un'etica del godimento — un fine analisi, come detto, dell'assenso al taglioin s, a
marchio in sé, che eil godimento. Ci tengo molto adire, e nel libro lo faccio piu volte, che le due logiche e
dunque le due etiche non vanno messe in contrapposizione, ma che la prima siain funzione della seconda —
direi quasi propedeutica— e non viceversa. Per dirlain soldoni: per acconsentire al reale del godimento
occorre aver rinunciato al legame con il godimento assicurato, tanto piu un analizzante si € separato dal
godimento assicurato, tanto piu ha rinunciato a questa posizione, tanto piu potrafarsi prendere dal godimento
in s&. Dungque amio avviso le due cose stanno insieme in un modo molto semplice — la psicoanalisi di Lacan
sa essere molto semplice!

Ma che cos'é, per finire, il Momlo-Domlo?

Trovo interessante il fatto che tu mi stia ponendo sempre la stessa domandal Momlo e Domlo non significano
niente. Non solo non significano niente in generale, ma non significano niente neanche per me. Sono delle
lettere precipitate nellamiaanalisi che hanno scritto il “mio” assenso a godimento in sé, al reae del
godimento.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




