
 

Paura 
Francesca Rigotti
26 Luglio 2016

Per quanto riguarda la paura, la filosofia politica ha da tempo a disposizione un autore eccellente: Thomas
Hobbes (1588-1679), «il gemello della paura» (sua madre lo partorì prematuramente – racconta egli stesso
nella sua autobiografia – terrorizzata dalla notizia dell'arrivo dell’«Invincibile Armada»). Solo di recente la
filosofia politica dispone anche di un'autrice eccellente, Judith Shklar.

 

Nel 1651 Hobbes pubblicò il Leviatano, nel quale proponeva una serie di misure per combattere la paura
accrescendo la sicurezza. Nel 1989 Shklar diede alle stampe un saggio dal titolo Liberalismo della paura, un
testo complesso sul ruolo della paura nel processo di elaborazione teorica della politica.

 

Due parole sul contenuto a partire dai titoli, soprattutto sul secondo, che non è di immediata comprensione,
anzi è proprio controintuitivo. In Liberalism of fear il genitivo sembra oggettivo e pare significare che il
liberalismo «ha paura» di qualcosa, mentre ciò che si intende è il liberalismo come principio politico che
libera dalla paura. Il Leviatano di Hobbes è invece il mostro biblico la cui immagine allegorica illustra il
frontespizio della prima edizione del volume. Si tratta della famosa immagine rappresentante lo stato in veste
di gigante, con in mano le insegne del potere dello stato e della chiesa (con la destra impugna la spada, con la
sinistra la croce episcopale) e il cui corpo è formato da una moltitudine di individui di cui vediamo non i petti
ma le schiene. La carne del gigante stato è la carne stessa di tutti gli individui che gli si affidano, rivolgendosi
verso di lui pieni di paura, per venire difesi. Qui a liberare dalla paura è il potere dello Stato.

 

Lo stato di natura, una condizione ipotetica in cui gli uomini vivevano allo stato selvaggio, è per Hobbes uno
stato di guerra e di anarchia, in cui tutti sono diffidenti e dove, dalla diffidenza, nasce la guerra di ognuno
contro tutti. La legge di natura dice dunque che occorre difendersi con ogni mezzo possibile, ma anche
cercare la pace a ogni costo. Ora, per garantirsi pace e sicurezza, il miglior mezzo di cui dispongono gli
uomini è di stabilire tra loro un contratto col quale cedono allo stato i diritti che, se fossero conservati
individualmente, costituirebbero una grave minaccia per la pace dell'umanità. Secondo Hobbes «il motivo e
lo scopo di chi rinuncia al suo diritto o lo trasferisce allo stato, è soltanto la sicurezza sua personale, della sua
vita e dei mezzi per conservarla». Come controparte per l'obbedienza dei sudditi lo stato promette sicurezza
all'interno e all'esterno. È a questa dottrina che si richiamano oggi alcuni personaggi pubblici che pensano
che lo stato sia legittimato a placare la paura col garantire la sicurezza a qualunque costo, anche a spese del
venir meno delle libertà e dei diritti personali.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/paura
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti


Gianni Berengo Gardin

 

Il liberalismo della paura di Shklar, studiosa eccellente per il suo rigore intellettuale e la sua serietà morale,
nonché per la sua filosofia sociale nitidamente laica e secolare da una parte, quanto dall'altra impegnata nella
difesa dei deboli dall'oppressione e dalla tirannia, contiene una teoria dei diritti in base alla quale il primo
diritto non è il diritto alla vita o alla libertà bensì il diritto ad essere protetti dal primo vizio, che a sua volta
non è, nella teoria di Shklar, la superbia bensì la crudeltà, com'ella ben spiega in Vizi comuni. Tutti i diritti,
anzi, dovrebbero essere impegnati a proteggere l'uomo dalla crudeltà. La crudeltà è il più crudele dei mali.
La crudeltà ispira la paura e la paura distrugge la libertà. Questo non significa secondo Shklar che un
sistema liberale non debba essere coercitivo e in alcuni casi incutere paura: un minimo di timore per la
punizione in caso di trasgressione è implicito in ogni sistema legislativo, anche nel più liberale e
democratico. Il senso profondo delle sue asserzioni è che il sistema liberale deve prevenire dalla paura creata
da atti di forza arbitrari, inaspettati e non necessari, specialmente se perpetrati dallo stato, per esempio atti di
crudeltà, di sopruso e di tortura eseguiti da corpi istituzionali come esercito, polizia e servizi segreti. In uno
stato liberale non si dovrebbe aver paura della tortura perché la tortura non vi dovrebbe esistere, affermava
Judith Shklar, mostrando ahimè non grande lungimiranza proprio rispetto al suo paese di adozione, gli Stati
Uniti.

 

Questo è lo spirito che caratterizza il saggio Il liberalismo della paura, non il liberalismo della speranza e del
progresso, ma il liberalismo che libera dalla paura. Se sapremo guardare alla crudeltà come al nostro vizio
principale, indirizzeremo tutti i nostri sforzi a diminuire le occasioni in cui può essere esercitata. Perché la
paura, lo sappiamo, «destroys freedom». Soggetti alla crudeltà, gli individui perdono l'energia che costituisce
la libertà. E poiché sono i governi a controllare i mezzi più potenti per infliggere danni alla gente, è dei



governi che si deve sospettare ed è dei governi che ci si deve indignare. I modelli di interazione sociale che
promuovono, anche indirettamente, la crudeltà, diventano così bersagli dell'opposizione liberale.

 

Ora, nel successivo passaggio, si vede come la diseguaglianza induce la crudeltà in tentazione: così una
società che considera come primo vizio la crudeltà è una società egualitaria che incoraggia la libertà dei
cittadini nella costruzione del carattere proprio a ognuno. La posizione di Shklar è originale rispetto ad altri
«teorici della paura», anche se conserva un punto in comune con essi, ovvero l'idea che diverse istituzioni, lo
stato, la religione, abbiano il loro principio, il loro inizio e la loro giustificazione cioè, nella paura. Penso in
particolare a Thomas Hobbes. Penso a Montesquieu, che faceva della paura il principio d'azione del regime
dispotico come l'onore era il principio di quello monarchico e la virtù quello delle repubbliche. Penso a
Hannah Arendt che denuncia il terrore in quanto fattore che annichilisce le persone, mentre salva in qualche
modo la libertà che contiene in sé «la linfa stessa della libertà e del desiderio di riscatto».

 

Il liberalismo della paura dovrebbe garantire dagli abusi del potere e dalle sue intimidazioni chi è senza
difesa e incoraggiare «l'eliminazione di quelle forme di dominio che impediscono la fruizione dei diritti
fondamentali e che riducono la possibilità di scegliere liberamente il proprio futuro». È curioso inoltre che la
posizione di Shklar, che diceva di non essere femminista perché non riusciva a immaginarsi in un sistema di
credenze collettive, sia molto vicina a quella di Adriana Cavarero, teorica del femminismo della differenza e
dell'essenzialismo, nel cercare di vedere il fenomeno della paura, Shklar, e del terrore, Cavarero, dalla parte
delle vittime, che è la tesi del libro Orrorismo.

 

Si parla tanto, tantissimo di paura in questi anni, anche se non è la paura per il pericolo degli abusi dello stato
il nocciolo, come lo era per Shklar, bensì un altro tipo di paura, per un altro tipo di pericoli. Alcuni
commentatori politici sostengono addirittura che il senso di vulnerabilità e di paura si siano così sedimentati
in noi da diventare la cifra della nostra epoca. Molti sociologi ed economisti hanno elaborato una «sindrome
della paura», ripresa e diffusa dai media e sfruttata alla grande dai politici. Qualcuno per fortuna ha
cominciato a ribellarsi, per esempio il norvegese Lars Svendsen, autore di una Filosofia della paura tradotta
in inglese nel 2008 dall'originale norvegese del 2007 e accessibile anche in traduzione italiana. Il suo autore
vi sostiene che non è che viviamo in un mondo senza pericoli, ma che non ha nemmeno senso guardare ogni
fenomeno dalla prospettiva della paura, iniziata tra l'altro ben prima dell'11 settembre. Ci hanno propinato
dosi massicce di ideologia apocalittica, la quale ci ha fatto persuasi che tutto va male e che in futuro andrà
anche peggio; che i terroristi sono la minaccia più grave e più probabile (!) per le nostre vite, che gli stranieri
sono un pericolo serio e gli stranieri migranti ci priveranno della nostra cultura e della nostra terra, che siamo
in balia di terribili virus e di coloranti alimentari nocivissimi, che i nostri figli incontreranno pedofili ed
erotomani a ogni passo, che i delitti contro la persona sono in aumento a dismisura (non è vero!, ma la loro
percezione sì, ed è quella che conta!). In realtà viviamo nella società più sicura che sia mai esistita, e il
dolore, la malattia e la morte, soprattutto la morte violenta, rappresentano nelle nostre esistenze una parte
molto inferiore a quella giocata nelle generazioni precedenti. Svendsen, dopo aver introdotto la cultura della
paura, spiega che cosa la paura è, quale è il suo rapporto col rischio, perché la paura attrae, in che cosa
consiste il rapporto tra paura e fiducia, la politica della paura, l'ipotesi di un mondo immune o quasi da paura.

 

Nella parte teorica del libro, il cap. 6 (La politica della paura), si citano autori moderni e contemporanei
come Hobbes, Montaigne, Judith Shklar e Samuel Huntington, messi dall'autore in un unico paiolo.
Bisognerebbe invece distinguere con maggior chiarezza, ed è quel che faccio, tra i «paurosi» (Hobbes e
Huntington) e i «coraggiosi» (Montaigne, Shklar et al.): tra i primi, che affranti dalla paura si dispongono a



rinunciare alle libertà civili pur di introdurre forme di controllo presumibilmente garanti di una maggior
sicurezza, e i secondi, che sono disposti a difendere principi di libertà personale e diritti civili e legali
assegnando a libertà e giustizia un ruolo superiore a quello della paura.

 

Mi fermo qui chiedendomi se, ispirati da Montaigne, Montesquieu e Shklar piuttosto che da Hobbes e
Huntington, non si potrebbero mettere in campo altri dispositivi per vincere la paura che non siano misure
liberticide quali l'introduzione dello stato di emergenza o lesive della dignità personale come il «body
scanner». Magari un dispositivo banale come il coraggio. E propongo, a partire dal liberalismo della paura di
Shklar, un liberalismo del coraggio, un liberalismo che incoraggia il coraggio oltre a prevenire dalla paura:
un «coraggio del liberalismo»?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

