
 

A Emilio Isgrò affinché mi cancelli 
Laura Atie
10 Settembre 2016

Isgrò

Palazzo Reale

Caveau delle Gallerie d'Italia

Casa del Manzoni

Milano, fino al 25 settembre 2016

 

Così dedicato, l'amico Buzzati inviava a Emilio il suo Poema a fumetti. Milano, città amatissima da
entrambi, omaggia Emilio Isgrò (1937) con una grande mostra antologica di opere storiche e inedite, che si
snoda in tre sedi, a ripercorrere la sua lunga carriera di artista polivalente, precursore del concettuale, pittore,
scultore, scrittore, poeta, drammaturgo e regista; un artista in senso classico, poliedrico, versatile, colto,
sperimentatore infaticabile, impegnato. Un autocurriculum introduce il Sedicesimo d'accompagnamento e
guida alle sale. Curata da Marco Bazzini, la mostra a Palazzo Reale presenta un corpus di oltre 200 opere,
organizzate tematicamente intorno ai principali nodi dell'elaborazione teorica e artistica del maestro siciliano.

 

A Isgrò, la cui principale attività era, però, quella di editor e giornalista, fu riconosciuto il merito di aver
lavorato, fin dagli anni '60, su un linguaggio artistico del tutto originale, che potesse riconciliare la parola
scritta e l'immagine figurativa pittorica da un sostanziale conflitto che ha attraversato tutto il secolo, fino
all'armistizio siglato dalla poesia visiva, definita come arte generale del segno: un'arte dove queste due
modalità espressive si uniscono per creare metafore nuove e aperte al lavoro ermeneutico. «Ut pictura
poesis»; in un articolo su Corsera [3] Isgrò cita Orazio, Michelangelo, Doré, T. S. Eliot, i calligrammi di
Apollinaire e Pasolini come i maestri che prima di lui si servirono di immagini per far poesia e viceversa. 

In polemica, se così si può dire, con alcuni amici poeti, per Isgrò la parola stanca giunge a una impasse, ma
può, quando non tace, tornare a dire qualcosa proprio nella sua relazione con l'immagine, spesso cancellata a
sua volta: in questo caso il testo si fa portatore dell'immagine alla mente di chi guarda. Wolkswagen o
Jaqueline sono racconti visivi di una sola parola, immediatamente evocativi di eventi entrati nella storia e in
una 'nuova, moderna mitologia'. Sono composizioni a tutti gli effetti, come le Storie Gialle e quelle Rosse
degli anni'70, in cui quel rosso che in un primo tempo rimanda a Malevi?, è in realtà una fotografia
cancellata. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/emilio-isgro-affinche-mi-cancelli
https://test.doppiozero.com/laura-atie
http://www.lospaziobianco.it/4691-poema-fumetti/


Lolita, 1964 40x60 cm, china su libro tipografico in box di legno e plexiglass, Collezione privata.

 

La cifra inconfondibile della cancellatura gli deriva proprio dal mestiere editoriale: l'editing redazionale
compiuto su un testo di Giovanni Comisso nel 1962 gli rese evidente quanto fossero abbondanti le correzioni
apportate e divenne immantinente consapevole di trovarsi davanti a «un mare di cancellature, il cui peso era
più forte delle parole». 

Queste obliterature, vere e proprie lacune significanti, non tradiscono errore o ripensamento alcuno e sono
sempre compiute con gli strumenti e i gesti della pittura e apportate a ogni possibile tipologia di testo (libri,
telex, giornali, atlanti e partiture...).

Anche le scelte stilistiche e coloristiche della cancellatura dicono molto sull'evoluzione del suo pensiero,
come sulla parabola di ogni avanguardia. Il tratto denso si fa nel tempo meno deciso e definitivo, l'uso
sistematico del nero accoglie il bianco, l'acrilico diluito diviene più liquido e la trasparenza acquisita
permette all'occhio di intravedere la parola disvelata. 

 

Isgrò capovolge così il concetto per cui cancellare significa sottrarre: il suo gesto non toglie nulla, ma
restituisce unicità e dona libertà a ciò che resta scoperto. Le cancellature, infatti, si distendono e illuminano,
per contrasto, solo poche parole, – una frase, un rigo appena – un frammento, una nota o segni di
punteggiatura; allo stesso tempo, questo procedimento fa emergere anche una griglia di punti e linee, una
struttura che ricorda il linguaggio morse. Questa 'liberazione' della parola che si fa segno, non sempre
significante o decifrabile all'istante, permette però di lasciarla brillare nel suo essere ciò che è, svincolata



dalla rigida struttura interna che un testo esige.

Si pensi alle minuscole lettere, ai numeri, ai soli segni di punteggiatura e alle note che fluttuano sospese sul
candore della tela, a quella q minuscola, proprio quella, scelta e sottratta all'Asthetik di Hegel; eccola qui
restituire l'essenza e la potenza di quest'opera fondamentale.

Spesso, poi, le opere prendono il nome proprio da queste parole 'salvate', a volte, invece, restano semplici
indizi che sfidano la nostra immaginazione a interpretare con creatività molteplici significati possibili e
nascosti. 

 

La Q di Hegel, 1972 82x55 cm tela emulsionata, Archivio Emilio Isgrò.

 

Parafrasando Montaigne, Isgrò stesso è materia della sua arte. Ciò s'intuisce fin dalle primissime opere e
installazioni esposte, quelle che più riflettono sul concetto di identità e autorialità, e che si potrebbero
considerare autoritratti complementari. 

Con Dichiaro di non essere Emilio Isgrò (1971), smentisce categoricamente se stesso; tra tutte le
testimonianze raccolte, persino il padre Giuseppe sembra disconoscerlo: Un figlio di nome Emilio? – mai
avuto. Nello stesso anno, inventa per sé una girandola di vite immaginarie, attraverso testimonianze di
uomini di stato, scrittori, artisti, attori, parenti, familiari, amici e anonimi cittadini: L'avventurosa vita di
Emilio Isgrò risale al 1975. Così, pare che Nixon non lo considerasse un buon americano e Guido Ballo così
testimoniò: Non può essere lui. Isgrò è freddo, astuto, implacabile. Nel 2008, giunge al 'ripensamento'
Dichiaro di essere Emilio Isgrò: qui è la negazione non ad essere occultata. In questo rinnegarsi e



confondersi identitario sulla soglia del dubbio, nell'incertezza dialettica dell'essere e del non essere, del
visibile e dell'invisibile, del pieno e del vuoto, come nella pluralità di un io singolare che si fa moltitudine, si
gioca la partita decostruzionista della rappresentazione e del reale, dell'interpretazione e della conoscenza. Un
capriccio, un gioco d'enfant terrible, un'aporia. 

Se è vero, come l'artista ci dice, che «perdere la propria identità è tanto difficile quanto ritrovarla», l'identità
artistica di Isgrò resta unica e inconfondibile, nelle sue sistematiche contraddizioni, come nella sua
evoluzione. Seguiranno in anni più recenti e chiuderanno circolarmente la mostra, altre incontestabili
affermazioni di personaggi cosìddetti Censurati: Dichiaro di non essere Galileo Galilei, Dichiaro di non
essere Girolamo Savonarola, che, poste sui loro imponenti ritratti provocano un'esitazione, un cortocircuito
semiotico, tra il segno fragile e il suo significato incerto, simile a quello già innescato Magritte con La
Trahison des Images del 1929 (cfr. ceci n'est pas une pipe).

 

Mare aegeum, 1970 42x56 cm, china su carta geografica intelata in box di legno e plexiglass, Collezione
privata.

 

Eppure, proprio con una lunga cancellatura, una sottrazione, l'identità autoriale si ritira per nascondersi –
come già dietro Nessuno si era celato Odisseo – l'artista si ri-presenta con un'installazione per 38 libri,
intitolata Il Cristo cancellatore (1968), realizzata per la galleria d'arte/editore Apollinaire di Milano – con



tanto di avvertenza surreale e ironica che le pagine sono state cancellate non dall'autore, bensì da Gesù
Cristo, Ipse. Tra le molte altre indimenticabili cancellature su volumi, oltre ai Promessi Sposi, che più avanti
incontreremo da vicino, ricordiamo quelle di un'antica Sacra Bibbia e dell'Enciclopedia Treccani; in mostra
ritroviamo anche la nostra preziosa Costituzione cancellata (2010) e la più recente grande tela Cancellazione
del debito pubblico (2011-2013) che cita esplicitamente in latino il Pater noster. 

 

Un agire che dalla cancellazione del segno-parola giunge all'estrazione, processo qui esemplificato nella sala
in penombra che ospita la poetica installazione Chopin (1979) dedicata al più bohémien dei compositori, per
destrutturare dall'interno il concetto ormai stereotipato di romanticismo, con l'intento di attualizzarlo. Qui,
dalla penombra, emergono in semicerchio quindici pianoforti, ognuno con la propria lucina minima puntata
sulle partiture del musicista, dove le note si sparpagliano (precise e rigorose nei rapporti spaziali) sul bianco
dei fogli e diventano messaggi sussurati, frammenti di vita quotidiana, indizi di storie turbolente (senza
dubbio, d'amore – come quella con George Sand). Anche in questo caso, il racconto è in bilico tra
immaginazione e realtà, come si addice all'arte e alla vita. 

Segue un'altra importante installazione musicale biografica, questa volta dedicata a Bach: Isgrò immagina la
veglia della notte che precedette la morte del rivoluzionario maestro barocco e in cui, così si narra, riacquisì
la vista. L'opera, enigmatica e proliferante di rimandi, citazioni interrogativi, esposta nel 1985 nella chiesa di
San Carpoforo, è qui ricostruita solo in parte: quattro grandi fogli pentagrammati, più uno, incorniciati a
terra, su cui si posa una farfalla, a rappresentare la parola e il prologo degli evangelisti secondo Johan
Sebastian. Lo sguardo di Isgrò che si volge indietro all'Ottocento, si posa anche su Guglielmo Tell,
installazione lirica per libri, quadri, un pianto di bambino, sette singhiozzi d’oboe del Cantone di Uri e altre
variabili (Venezia, Biennale, 1993) richiamo cristallino all'opera lirica rossiniana sul leggendario eroe-ribelle
svizzero medievale, personaggio la cui reale esistenza storica è ancora dubbia. Siamo così introdotti alla sua
produzione 'volumetrica', nell'accezione più scultorea e soprattutto teatrale, che tanta parte ha nella sua
carriera.

 





La giara di Gorgia, 2015, installazione per due elementidimensione ambientale tecnica mista, Archivio
Emilio Isgrò.

 

Da sempre l'artista si è confrontato con i temi più attuali, politici, ma soprattutto sociali e culturali, come
quello della globalizzazione. Ponendo al centro delle sue riflessioni il Mediterraneo, come porto sicuro,
bacino di ispirazione culturale e artistica inesauribile, ritroviamo in mostra carte geografiche silenziose
d'Italia o della Grecia antica, opere che richiamano all'incontro della cultura occidentale con quella orientale,
alle radici della cultura classica che pone il logos, la parola, pronunciata, ma anche ascoltata, come cardine di
ogni narrazione. Un 'pensiero meridiano' alternativo, che, come suggerisce Franco Cassano, può e deve
riformulare l'idea che il Sud (ogni Sud) ha e offre di sé; in questo caso osserviamo la Sicilia attraverso il filtro
del ricordo e di un legame biografico con il territorio. 

Ispirato inoltre dal teatro greco e in particolare dalla trilogia di Eschilo – sulla scena della Magna Grecia dove
ancora si tiene viva l'attualità della tragedia – Isgrò recupera la parola attingendo alle fonti antiche, pietre
angolari della sua drammaturgia e ripropone una grande poesia visiva, inscenata nello spazio di un terremoto:
così lavora alla scenografia dell'Orestea sulle rovine del paese di Gibellina, distrutto dal sisma nel 1968. 

 

Teatro e filosofia sono forse l'eredità più preziosa ricevuta dalla grecità: attingiamo allora dalle Giare di
Empedocle, Gorgia, Archimede (2015), ognuna composta da un ritratto su tela e da una giara di
pirandelliana memoria, anch'essa dipinta, assediate da una colonia di formiche; ritroviamo poi anche api
laboriose (Le Api di Istanbul, 2010) e scarafaggi (Biografia di uno scarafaggio, 1980), già motivi simbolici
ricorrenti della poesia classica che diventano essi stessi strumento di cancellatura. 

Restando affacciati su questo mare, incontriamo le recenti (2010-2012) Cancellazioni Ottomane, due figure
di guerrieri orientali in qualche modo contrapposti – una è candida ed esitante, l'altra scura ed energica. I
richiami più espliciti alla ricchezza culturale del Mediterraneo, al cibo e all'intelligenza di chi lo vive, sono il
grande libro Fosforo Phosphorus (2004) e il Seme della relatività (1998), installazione di tre grandi piatti
con solo un seme d'arancia gigante al suo interno, quello ‘sputato da Einstein il 1 gennaio del 1912 alle
14:05’. 

 

Siamo così introdotti ad un'altra marca peculiare dell'artista, che è poi una variante concettuale della
cancellatura, la sproporzione – il macroscopico ingrandimento di oggetti, particolari minuti o dettagli.
Questi, ingranditi, esigono sia un cambio di prospettiva, sia la disposizione ad accordare attenzione anche a
ciò che può sembrare trascurabile. Allontanandosi dalla matrice referente, l'immagine originaria subisce una
progressiva dissoluzione per poi compiersi in un'immagine nuova. Celebri sono proprio le variazioni dei semi
d'arancia, sculture giganti che omaggiano simbolicamente la sua terra e, ancora, la cultura mediterranea:
secondo questo modello realizza per Expo2015 il Seme dell'Altissimo, ora traferito al Parco Sempione.

 

Nel 1986, L'ora Italiana viene presentata a Bologna in memoria della strage del 2 agosto 1980. Pensata
originariamente come un'installazione di forte impatto emotivo, si compone di tavole tonde su cui sono state
apposte fotografie ingrandite e lavorate 'in levare' dall'artista, cancellature in bianco da cui emergono
frammenti figurativi (espressionisti) di vita bolognese di quel tragico periodo. Su ognuna di queste tavole è
posto anche un orologio analogico che segna orari differenti, in modo da richiamare l'attenzione per l'hinc et
nunc, un punctum di vita irripetibile. Se l'orologio della stazione di Bologna da allora segna sempre le 10:25,
il ticchettìo asincrono, insistito e sempre più rapido in modo proporzionale all'intensificarsi della luce nella
sala, cessa all'improvviso, ricreando il silenzio assoluto e la momentanea sordità che segue il boato di

http://goo.gl/9Colys
https://youtu.be/DftixH-VVAI


un'esplosione. Molte sue opere, e questa in particolare, tendono a valorizzare il carattere drammatico e ancora
una volta teatrale della produzione artistica di Isgrò.

 





L’occhio di Alessandro Manzoni, 2016 260x160 cm, acrilico su tela montata su legno, Collezione privata.

 

Come accennato in apertura, il cerchio si chiude con una sala di opere recenti (2014) dedicate ai Censurati,
personalità della cultura occidentale come Galileo, Savonarola e Malaparte, nonché l'installazione L'oro
della Mirandola, cancellature per Giovanni Pico: al centro della sala, posti su alti leggii lignei, i volumi delle
Conclusiones come summa in 900 raffinatissime tesi del suo articolato pensiero filosofico, ispirato al
Simposio platonico, dai teologi cristiani e dall' ebraismo, nonché prima opera a stampa ad esser stata messa al
rogo dall'Inquisizione nel 1487: ridotto in cenere, cancellato. Per miracolo o destino, poche copie furono
risparmiate. 

Uomini di epoche diverse che condividono l'incomprensione o la censura delle loro idee, il tradimento e
l'avversione cieca dei loro contemporanei al potere. Non manca tra loro, anche un ricordo di Giovanni
Testori, Dove comincia il Ponte della Ghisolfa, nei cui pressi è stata posta una Grande cancellatura a lui
dedicata, un bassorilievo donato alla città, per mantenere viva la sua memoria e valorizzare lo spazio
pubblico, ubanistico-architettonico della città. 

 

Periodicamente, e solo su prenotazione, le Gallerie d'Italia aprono al pubblico il Caveau, ora trasformato –
pur conservando il più prossibile la memoria storica attraverso il riuso di parti originali – in una vera e
propria 'galleria nella galleria' in stile liberty, dove le innumerevoli opere dell'importante collezione di Banca
Intesa San Paolo e Fondazione Cariplo, non esposte nei mutevoli allestimenti di Cantiere '900, sono
conservate. Per quest'occasione speciale, ospita la nuova (2016) grande opera L'occhio di Manzoni: l'artista
interviene sul celebre ritratto di Manzoni dipinto da Hayez: sovrappone alla figura dello scrittore con la sua
tabacchiera un testo, che non conosciamo quale sia né forse lo sapremo mai – Isgrò mantiene il suo segreto; è
un artista spesso enigmatico e misterioso, anche quando concede piccoli indizi – e lo cancella con l'acrilico
bianco. 

Il desiderio di guardare oltre il cancello, sotto la cancellatura, ciò che è proibito vedere, ci permette di
incontrare con lo sguardo l'unica striscia di tela libera dal colore coprente, quell'occhio vivace e trasparente
da cui l'opera prende il nome, l'occhio del più grande testimone del suo tempo, quel Poeta che ha osservato il
nostro Paese e lo ha raccontato proprio nel momento più decisivo e tumultuoso dell'unità nazionale. L'occhio
che permette la visione era per gli antichi l'organo privilegiato della conoscenza: nella lingua greca, infatti, il
verbo sapere equivale ad aver visto: il primo, come naturale conseguenza del secondo. 

 

Isgrò rilegge così Manzoni offrendo allo spettatore il suo ritratto in una nuova luce e facendone un simbolo
più che mai attuale, finalmente sottratto alle menemoniche e annoiate ripetizioni scolastiche.

L'ammirazione di Isgrò per l'opera manzoniana non è recente. Sembra risalire a un fulmineo innamoramento,
quando, ancora bambino, vide in una vetrina della libreria un'edizione economica dei Promessi sposi e cercò
(invano?) di riceverla in dono dai genitori. Nel 1967 l'artista aveva lavorato sul romanzo attuando una prima
cancellatura e sottolineando la portata universale, nella storia italiana, delle vicende di Renzo e Lucia: I
Promessi Sposi non erano due (esposta a Palazzo). Diventa allora quasi naturale concludere il percorso
espositivo proprio alla Casa del Manzoni, dove sono esposti i volumi dell'edizione definitiva, detta
Quarantana , curata personalmente in ogni dettaglio dall'autore, e dallo stesso pubblicata tra il 1840 e il
1842; a distanza di 50 anni, Isgrò torna all'amato capolavoro letterario, operando cancellature su 35 volumi –
25 nel numero dei lettori che Manzoni prevedeva ironicamente (e scaramanticamente) per se stesso, e 10 altri
per altri appestati. 

 

http://goo.gl/RrJNMf


«La cancellazione dei Promessi Sposi è risultata alla fine una delle imprese più difficili e faticose da me
affrontate. Giacché, sotto la scorza amabilmente popolare – quella contraddittoria di Don Abbondio e di
Padre Cristoforo – resiste in verità nelle pagine manzoniane una struttura strenuamente letteraria più
solida dell'acciaio.»

 

Queste cancellature, apportate non solo al testo, ma anche alle minute illustrazioni di Francesco Gonin,
mostrano una duplice natura, disponendosi in alternanza di bianco e nero, a tratti dense, a tratti, invece, più
liquide e trasparenti, hanno un significato simbolico potente e immediato: sono un indizio che l'artista ci dà,
una chiave di interpretazione della sua lettura, positiva o negativa del personaggio o dell'episodio narrato; i
volumi, inoltre, sono disposti in modo da richiamare le opere esposte nella sala dedicata dell'iconografia,
appena prima di quella dedicata alle diverse edizioni. 

 

Un solo avvertimento pratico: a Palazzo è meglio coprirsi, ché fa freddo. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



