
 

Orlando furioso: il poema della coscienza 
Paolo Gervasi
19 Settembre 2016

L’affermarsi del romanzo moderno come forma narrativa egemone ha radicalizzato la tendenziale
identificazione tra narrazione e intreccio: le diverse declinazioni del romanzo, infatti, da quelle
psicologiche a quelle indiziarie, avrebbero in comune un’idea della narrazione come movimento
vettoriale di un soggetto, e di una situazione, attraverso il tempo. Le teorie narrative più recenti, al
contrario, attente alle implicazioni cognitive ed esperienziali dei racconti, si interrogano sulla narrazione
come trasformazione conoscitiva. Non basta il verificarsi di un avvenimento per dare senso a una storia,
serve il prodursi di un evento che determini un aumento di conoscenza sul mondo. Il requisito per
definire un enunciato narrativo non è tanto la sua transitività, quanto la sua densità cognitiva. Ciò che
distingue una storia da un’inerte giustapposizione di fatti è la sua capacità di rappresentare una qualità
dell’esperienza, di incorporare i qualia dell’esistenza, i suoi tratti fondamentali, le strutture primarie
dell’emozione. 

 

Concepita come espansione e stilizzazione di un nucleo fondamentale di senso, la narrazione sembra
aderire ai processi profondi di emersione della coscienza descritti dalle neuroscienze, e in particolare dal
neurologo Antonio Damasio. Il controllo corporeo dei meccanismi biologici di base, secondo Damasio,
fa affiorare un proto-sé definito dalla percezione delle sensazioni primarie di esistenza. Quando
l’organismo stabilisce una relazione con l’ambiente, entrando in contatto con i suoi oggetti di
conoscenza, si struttura un sé nucleare che modifica il proto-sé: è questa modificazione a costituire il
primo evento cui l’organismo partecipa, e quindi la sua prima azione. Organizzando il succedersi delle
pulsazioni del sé nucleare, poi, la mente costruisce il sé autobiografico che dispone gli eventi puntuali, le
singole interazioni tra il sé e l’ambiente, in schemi narrativi più complessi che costituiscono i livelli
superiori della coscienza. L’enunciato narrativo minimo equivale al costituirsi del sé nucleare, in quanto
racchiude il significato di un evento primario, di un’interazione di base tra il soggetto e il contesto; il sé
autobiografico si incarica di comporre gli eventi in intrecci più complessi, in narrazioni strutturate che
assicurano la continuità e la persistenza dell’io.   

 

Non basta, in definitiva, il valore azionale del verbo a identificare un racconto: il racconto ha bisogno
che il cambiamento della situazione di un soggetto sia cognitivamente significativa. Suggestivamente,
Roland Barthes ha definito una delle narrazioni fondanti della modernità letteraria, la Recherche di
Marcel Proust, come l’espansione narrativa delle sensazioni che emanano da un nome proprio. Il
romanzo è la ricostruzione delle risonanze memoriali e conoscitive del nome in quanto nucleo di
significato che contiene un evento, ovvero una relazione fondamentale tra il soggetto e il mondo.  

 

Risalendo dunque la tradizione del romanzo moderno è possibile individuare l’esistenza di modalità
narrative diverse, che lavorano per espansione e aggregazione di nuclei significativi. Tra le opere
fondanti del canone narrativo occidentale, l’Orlando furioso di Ludovico Ariosto si offre come case

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/orlando-furioso-il-poema-della-coscienza
https://test.doppiozero.com/paolo-gervasi


study privilegiato in quanto rappresenta un punto di connessione e di ibridazione tra forme narrative
antiche, legate ai moduli dell’oralità e alle diverse tradizioni dell’epica classica e cavalleresca, e una
narrativa moderna, più propriamente romanzesca, alla cui fissazione e organizzazione concettualmente
prospettica non è estranea la forma simbolica del libro a stampa. 

Gianni Celati, scrittore la cui ricerca stilistica ha sempre puntato verso tipologie narrative in grado di
emanciparsi dalla costruzione dell’intreccio come sistema temporalmente e logicamente consequenziale,
ha scritto che la narrazione del poema cavalleresco si fonda sulla rappresentazione di nuclei emotivi
minimi ed elementari, primordiali, generalmente legati a fenomeni fisici. Gli eroi del poema ariostesco
agiscono “trascinati dai furori maniacali, dai moti di attrazione e repulsione”; gli atti della volontà sono
sostituiti da “risposte fisse in conseguenza di eccitazioni esterne che li colpiscono”; il motore delle azioni
è un “furioso e automatico slancio verso la fonte dello stimolo, verso lo scontro o l’inseguimento, dove
la massima esaltazione è legata alla gioia bambinesca del cozzare e del percuotere.”

 

La fantasia dei personaggi è riducibile a “puri moti fisici, dove anche i sentimenti si manifestano come
azione materiale di corpi che si scontrano: dall’amore inteso come ‘dolce assalto’, fino ai pensieri che
turbano la mente, spesso indicati come l’azione fisica di qualcosa che ‘rode e lima’ il cervello.” La
struttura stessa del poema è fondata sul piacere di “narrare l’eterno ritorno di moti bradi, di reazioni
selvatiche, con la riconoscibilità di manie tipiche e proverbiali.” Le diverse furie che attraversano il
poema sono “qualcosa come l’incaponimento d’un animale per montare la femmina, o per scornare i
rivali, o per dominare il gregge, la mandria, il gruppo.”

Le risposte automatiche agli stimoli esterni descritte da Celati richiamano le relazioni tra la coscienza
primaria del proto-sé e i contesti ambientali che strutturano il sé nucleare. Facendo perno
sull’individuazione di questa dinamica, si può ipotizzare che l’Orlando furioso sia costruito a partire da
nuclei emotivi fondamentali, e che il movente primario della narrazione sia la rappresentazione di forme
elementari della coscienza e del loro problematico costituirsi come coscienze estese attraverso
l’immersione nella complessità crescente dei contesti relazionali.

 



 



A confermare questa descrizione della struttura profonda dell’Orlando furioso sta anche la sua
dimensione temporale, caratterizzata da una discontinuità che rende la cronologia interna irricostruibile,
e costituisce il poema come uno spazio acronico. Il tempo della narrazione si compone di emergenze
puntuali, irrelate, paragonabili alle pulsazioni della coscienza nucleare: gli eventi si manifestano in un
tempo senza durata, in un succedersi di momenti presenti sospesi in una costellazione simultanea. Di
volta in volta le pulsioni che muovono i personaggi vengono attivate dallo sguardo del narratore, che si
sposta dall’uno all’altro evento, attratto dalle ossessive ricerche individuali che reclamano di essere
innescate, e sabotano la possibilità di intrecciare ordinatamente il filo della trama:  “Dovea cantarne, et
altro incominciai, / perché Rinaldo in mezzo sopravenne; / e poi Guidon mi diè che fare assai, / che tra
camino a bada un pezzo il tenne. / D’una cosa in un’altra in modo entrai, / che mal di Bradamante mi
sovenne: / sovienmene ora, e vo’ narrarne inanti / che di Rinaldo e di Gradasso io canti” (XXXII, 2).

 

Le componenti nucleari del poema sono spinte emotive, emergenze psichiche, energie dinamiche che
non si attivano per comporre un intreccio univoco e finalizzato, che non si dispongono mai a definire
logicamente lo schema e il significato della fabula, se non per mezzo di una chiusura forzata. Più che a
un finale compiuto, infatti, la risoluzione del poema somiglia all’arresto di una macchina narrativa
potenzialmente perpetua. O allo spegnersi di un organismo che muore insieme ai suoi personaggi. 

Nonostante le differenze che lo distinguono dalla narrazione finalizzata, l’intreccio ariostesco è una
componente fondamentale del poema, ha caratteristiche compositive innovative, e svolge una funzione
strutturale più volte indicata come uno degli elementi più significativi del poema. In prospettiva
cognitiva, la vertiginosa complicazione dell’intreccio ariostesco rappresenta un tentativo di espansione e
di connessione reciproca delle coscienze nucleari, che vengono immerse in una complessa rete di
relazioni perché possano costruirsi come coscienze autobiografiche, dotate cioè di continuità e
persistenza. Il caotico dinamismo che rende l’intreccio difficilmente dominabile può essere interpretato
come un’immagine dei faticosi, frammentari, sempre differiti e disturbati processi di costruzione del sé.
La soggettività in via di formazione del poema ariostesco è continuamente sabotata dall’errore, dalla
disgiunzione, dalla disgregazione, percorsa dal brivido del possibile riassorbimento nelle “forme
semplici” della coscienza nucleare.

 

Anche da un punto di vista dell’archeologia culturale il poema ariostesco si colloca storicamente su una
faglia conoscitiva, sulla linea di separazione dalla quale si sta staccando una nuova forma di soggettività:
la concezione moderna dell’individuo conosce nel labirinto del Furioso tutta la precarietà e la difficoltà
della sua costruzione. 

La forza che più potentemente incarna tanto la tensione della mente-corpo verso l’esperienza relazionale,
quanto il rischio di smarrimento e dissoluzione del sé, è la passione amorosa. L’amore è la selva in cui
“la via / conviene a forza, a chi vi va, fallire: / chi su, chi giù, chi qua, chi là travia” (XXIV, 2, vv. 3-5).
Le rappresentazioni dell’eros nel poema mostrano la difficoltà di armonizzare le pulsioni elementari
della coscienza nucleare e le competenze cognitive superiori che consentono di gestire la dimensione
intersoggettiva. La rete delle illusioni e degli inganni generata dall’amore, le proiezioni sempre fallaci
del desiderio, e soprattutto il continuo fraintendimento delle intenzioni e degli stati mentali altrui,
mettono in scena nel poema lo spazio delle funzioni cognitive più complesse, e in particolare di quella
che viene definita “teoria della mente”. Il mind reading, la capacità degli individui di costruire proiezioni
della situazione psicologica altrui, e quindi di inferire le idee, i pensieri, le intenzioni, i progetti, i
desideri che disegnano uno spazio psichico indipendente dal proprio, è per la soggettività in costruzione
che si esprime nel Furioso una facoltà difettosa, incompleta, che genera per lo più letture sbagliate.
Ovvero gli errori che continuamente rilanciano il movimento della narrazione.



 

 

L’erranza innescata dall’esperienza d’amore segnala il conflitto tra pulsioni del desiderio e necessità di
costruire una soggettività coerente. La mutabilità, l’instabilità, gli equivoci e i fraintendimenti che
alimentano il dispositivo narrativo e producono il livello più complesso dell’intreccio, mettono in figura
la densità cognitiva dell’esperienza, le insidie che interferiscono con la costruzione del sé autobiografico.
L’intreccio ariostesco realizza anche, come suggerisce Alberto Casadei nel suo libro appena pubblicato
da Marsilio, Ariosto: i metodi e i mondi possibili, un universo virtuale, un «mondo possibile» in cui si
avvera una realtà altra ma costantemente ancorata al mondo storico, che diventa un laboratorio di
sperimentazione della tenuta della soggettività, un campo di esercizio delle potenzialità cognitive
fondamentali. 

 

Tuttavia, seppure in un differimento che tende all’infinito, Ariosto intuisce il principio unificatore della
soggettività moderna, e rappresenta lo sforzo di autocoscienza dell’individuo che tenta di organizzare le
proprie pulsioni nucleari. E non tanto perché i suoi personaggi conoscano una significativa evoluzione
individuale, una maturazione psicologica che li emancipi dalla ricorrenza delle loro ossessioni. È
l’intreccio, e la sua gestione da parte del narratore, a mostrare una facoltà riflessiva e una tensione del sé
verso un dispiegamento autobiografico; tensione spesso frustrata e contraddetta dalla difficoltosa
ricomposizione di tutti i fili della narrazione in un disegno complessivo ordinato. Il significato
psicologico del poema si dispiega nella sua dimensione relazionale, nelle continue interferenze che fanno



cozzare le diverse nuclearità, e che fanno del Furioso, come ha scritto Sergio Zatti, un “discorso geniale
sulla psicologia umana perfettamente compatibile con l’assenza di una psicologia dei personaggi”.

 

In particolare, c’è un personaggio del Furioso che può essere interpretato come la messa in figura di
un’ipotesi di continuità e ricomposizione della soggettività: Astolfo, il paladino che, trasformato dalla
maga Alcina in mirto, entra nel poema emergendo da un’esistenza puramente biologica. Astolfo conosce
lo smarrimento dell’identità, la perdita di sé, l’oblio metaforizzato dal cedimento agli incanti della maga.
Riconquistata la forma umana, affronta e sconfigge diverse manifestazioni della dismisura, del
mostruoso, dell’informe: il gigante Caligorante che si nutre di esseri umani; il metamorfico ladrone
Orrilo, le cui membra continuamente rinascono, incarnando l’ostinazione cieca di un esistere viscerale, la
persistenza del biologico; le Arpie, perversione dell’equilibrio etico simbolizzato dalla figura umana; le
femmine omicide, rovesciamento paradossale e distopico dell’ordine sociale. Astolfo trasforma le pietre
in cavalli e le foglie in navi, quasi replicando il gesto di Cadmo, e quindi mimando la funzione dell’eroe
civilizzatore. Soprattutto, Astolfo dissolve il castello di Atlante, il luogo in cui l’ottusità nucleare degli
eroi ariosteschi, la loro ostinazione maniacale, la loro fedeltà ai sentimenti primordiali che li muovono, è
portata alle estreme conseguenze: tutti vagano in cerca del proprio oggetto del desiderio, e le pulsioni del
proto-sé sembrano intrappolate in una ripetitività che impedisce loro di dispiegarsi. Dissolvendo
l’incantesimo di Atlante, Astolfo dà la possibilità alle coscienze nucleari di estendere la loro
consapevolezza. Recuperando il senno di Orlando, poi, il paladino non solo risolve la vicenda bellica del
poema, ma restituisce all’universo poematico la possibilità stessa di affermare la persistenza della
coscienza. 

 

Astolfo, eroe che attraversa la mutevolezza, rappresenta la coscienza estesa alle prese con l’instabilità
dell’esperienza, e svolge nell’intreccio del poema la funzione di ciò che Damasio definisce la coscienza-
testimone, la coscienza che si occupa di collegare e dare continuità alle emergenze puntuali della
coscienza basica. E davvero Astolfo è testimone, più che protagonista, di questo processo, dal momento
che le sue azioni sembrano determinate dal caso: anziché agire, Astolfo è agito dalle soluzioni che si
compiono attraverso di lui, e riesce a esercitare un controllo soltanto empirico e strumentale sugli eventi. 

Astolfo è l’eroe ariostesco che percorre nel poema il cammino più lungo e tortuoso: misura il mondo,
quasi cartografandolo, ed esplora i suoi confini più estremi, visitando l’Inferno e raggiungendo il
Paradiso terrestre e il Cielo della Luna. Il suo volo sull’ippogrifo è il volo della mente che diventa
autocosciente e che cerca di conquistarsi una visione prospettica sul reale. E l’ippogrifo, animale che
difficilmente si lascia governare, è la forza dalla quale il soggetto è condotto all’autocoscienza; frutto
non tanto della volontà, quanto di processi impersonali, contemporaneamente biologici e sociali, la
soggettività è sempre precaria, e Astolfo è destinato a perderla di nuovo nell’oscurità dei Cinque Canti,
dove, risucchiato dalla follia d’amore, tornerà prigioniero della maga Alcina, in un inquietante
movimento circolare della sua vicenda (XXXIV, 86 e poi, nei Cinque Canti, IV, 54 - 74).

 

Una versione più ampia di questo testo è stata pubblicata in inglese, con il titolo Plot of meanings. Ludovico Ariosto’s
Orlando furioso as a case-study on narrativity and cognition, sulla rivista «Reti, saperi, linguaggi. Italian Journal of
Cognitive Sciences», 8, 4, 2/2015, pp. 335-347.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



