
 

Sovversione dell’eterosessualità 
Federico Zappino
21 Settembre 2016

Quando pubblicai il testo integrale della relazione dal titolo Sovversione dell’eterosessualità sulla
piattaforma di “Effimera”, in molti e in molte mi domandarono per quale motivo auspicassi – letteralmente –
la sovversione dell’eterosessualità. Alcuni, con un tono divertito, mi domandarono se avessi per caso in
mente dei metodi per farlo. Con un tono più disciplinare, nella misura in cui “disciplinare” sta sia per “tutela
dell’ordine” sia per “rigore scientifico-filologico”, altri, e a volte gli stessi, mi domandarono invece per quali
motivi avessi scelto di nominare l’“eterosessualità” come sostantivo, senza ulteriori declinazioni o
aggettivazioni – come ad esempio “obbligatoria”, aggettivo che proviene dalla riflessione di Adrienne Rich.
O – per non citarne che alcune – perché non “eteronormatività”, come la definì Michael Warner, o “Norma
eterosessuale”, per dirla con il glorificante maiuscolo di Mario Mieli, o “mentalità eterosessuale” (straight
mind), per usare invece la definizione di Monique Wittig, o “eterosessismo”, come lo definisce, tra le altre,
Nancy Fraser (Fortune del femminismo, 2014) e, più in generale, la trattatistica filosofico-politica. Perché
“eterosessualità” e basta?

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sovversione-delleterosessualita
https://test.doppiozero.com/federico-zappino
http://effimera.org/sovversione-delleterosessualita-federico-zappino/
http://www.ombrecorte.it/more.asp?id=403&tipo=novita


Ph Petra Collins.

 

A scanso di equivoci, approfitto di questa occasione per precisare che tutte queste declinazioni o
aggettivazioni del concetto di “eterosessualità” sono ancora valide. Anche al di là della loro rilevanza storica
e politica, ciascuna di esse ci consente ancora oggi di cogliere, e di problematizzare, una sfumatura del
fenomeno: parlare di “obbligatorietà” non significa infatti parlare di “norma” (o di “Norma”), né di
“mentalità”; i suffissi “-normatività” e “-ismo”, a loro volta, non sono interscambiabili. Si tratta di concetti
tra loro adiacenti, ma distinti, e ci esortano a comprenderli, e a usarli, facendo riferimento a lessici diversi, e



soprattutto a movimenti diversi, del pensiero e della pratica. Il lesbofemminismo, il freudomarxismo, il
femminismo separatista, o il queer sono solo alcuni di questi.

 

Detto questo, mi sembra di poter dire che ciò che quei tutori disciplinari (nella doppia accezione)
dell’eterosessualità cercassero, in fondo, fosse una rassicurazione circa il fatto che l’eterosessualità non
potesse, e forse non dovesse, essere ridotta a un obbligo, a una norma, o a un -ismo. E che, di conseguenza,
un conto fossero le declinazioni dell’eterosessualità, in quei termini radicalmente critici; un altro, invece, le
esperienze eterosessuali particolari e situate, più o meno libere, più o meno consapevoli, e felici – come tutte
le forme di relazione. Mancare di sottolinearlo, mancare cioè di specificare di quale accezione
dell’eterosessualità si parli, non solo renderebbe anacronistico il proposito di sovversione, in particolare dal
momento che, come sostiene Fraser, “empiricamente, il capitalismo contemporaneo non sembra aver bisogno
dell’eterosessismo”, ma tirerebbe anche acqua al mulino dei movimenti neofondamentalisti e, in particolare,
dell’accusa di “eterofobia” che i loro potenti leader già muovono nei riguardi di coloro che definiscono
“omosessualisti”, o adepti alla “teoria del gender”. Occorre precisare fin da subito che tali apprensioni non
siano affatto circoscritte alla pamphlettistica d’occasione redatta dalle forze più retrive attualmente presenti
sulla scena internazionale – retrive ma, è bene precisarlo, economicamente potenti e in rapporto di collusione
con molti governi occidentali. Né, al contempo, sono circoscritte alle posizioni condivise dai movimenti
neofascisti, i quali spesso sono anche anticapitalisti. Eppure, la circoscrizione di tali apprensioni al revival
dei movimenti autoritari (il cui consenso cresce di pari passo con l’impoverimento generale della classe
media, nella crisi del neoliberismo), o il loro declassamento a inciampo nel progresso universale della
Ragione, sono parti, spesso involontarie, e spesso sottaciute, della stessa struttura argomentativa disciplinare
e difensiva dell’eterosessualità. Per questa ragione, è importante indugiare nella critica e domandarsi quali
timori impediscano alla cultura progressista di prendere serenamente in considerazione l’ipotesi che sia
l’eterosessualità stessa – senza aggettivi, senza attenuazioni, senza clausole concessive – a dover essere
sovvertita.

 

Altrettanto importante, per essere onesti, è precisare che la posizione di Nancy Fraser, piuttosto diffusa e
condivisa, non sia di certo di certo comparabile, sotto più punti vista, a quella di quanti temono che il
proposito di sovversione dell’eterosessualità lavori al servizio delle apprensioni dei movimenti
neofondamentalisti. Fraser è un’intellettuale femminista, chiaramente impegnata contro l’omofobia; tuttavia,
le accomuna qualcosa. Per la prima, le politiche di diversity management implementate dalle grandi
multinazionali sarebbero la dimostrazione “empirica” dell’avvenuta sussunzione, da parte del capitalismo
neoliberista, delle lotte delle minoranze di genere e sessuali, al punto tale da rendere la critica
dell’“eterosessismo” anacronistica o, addirittura, inservibile nella più ampia, e necessaria, critica del
neoliberismo. Per i secondi, invece, il presunto sentimento di ostilità da parte delle minoranze di genere e
sessuali nei riguardi della stragrande maggioranza della popolazione – l’eterofobia – diverrebbe più rilevante,
e pericoloso, non solo della stessa risignificazione neofondamentalista del concetto di omofobia, ma anche
del fatto che i movimenti neofondamentalisti annoverino l’“omosessualismo” o la “teoria gender” proprio tra
i frutti avvelenati del capitalismo.

 

[…]

 



Ph Kobi Israel.

 

Sappiamo bene che non tutta la politica delle minoranze di genere e sessuali sia anticapitalistica, né anche
solo lontanamente animata da ideali di giustizia sociale e di eguaglianza – che non sia, almeno, la mera
eguaglianza omonormativa garantita dalla possibilità di sposarsi o di accedere alle carriere militari, come già
fanno gli eterosessuali. All’opposto, lo è solo un’esigua minoranza. Mi domando, però, se uno dei motivi di
tale apparente disimpegno non possa dipendere dal fatto che l’anticapitalismo, o la giustizia sociale, o
l’eguaglianza sostanziale – tutti concetti abbracciati, seppur declinati diversamente, dall’estrema sinistra
come dall’estrema destra – non siano di per sé forieri di benefici per le vite delle minoranze di genere e
sessuali, né siano garanzia di una più ampia trasformazione sociale delle relazioni di genere e sessuali. Tale
trasformazione, infatti, non potrebbe prescindere dalla sovversione di quei rapporti di forza che poggiano
sull’esistenza di una maggioranza e sulla produzione di minoranze. La sintesi immaginaria anticipata dalle
parole che presumono il soggetto politico dell’anticapitalismo, della giustizia, dell’eguaglianza, mi sembra,
rischia di essere un modo per includerci nella conta senza però metterci nelle condizioni di contare.

 



La trasformazione in un senso più egualitario e giusto della società e la politica delle minoranze di genere e
sessuali richiedono dunque una più ampia conciliazione. Questa conciliazione, come tenterò di suggerire,
consiste nell’assumere la sovversione dell’eterosessualità come principio guida sia di una concezione della
trasformazione sociale non vissuta come minacciosa o neutralizzante da parte delle minoranze, sia di una più
ampia lotta di genere e sessuale che intenda la giustizia sociale e l’eguaglianza come parte della propria
critica sociale. E il motivo per cui intendo accordare un valore trasformativo alla sovversione
dell’eterosessualità deriva, ancorché indirettamente, da una duplice constatazione. La prima è che la maggior
parte delle posizioni anticapitalistiche o non vede la questione del privilegio eterosessuale, o lo confonde con
l’inclusione antiomofobica, o esplicitamente difende tale privilegio ricorrendo a strategie discorsive, e azioni,
più o meno violente. La seconda è che la politica LGBT mainstream è senz’altro più interessata a lottare
contro l’omofobia che non a sovvertire l’eterosessualità. E, come tenterò di illustrare, c’è una grossa
differenza tra le due cose.

 

[…]

 

Porre il problema della sovversione dell’eterosessualità significa porre un tipo di problema che, attualmente,
non trova, né può trovare, alcuna soluzione nelle politiche di riconoscimento, né in quelle di inclusione
differenziale, che provengano dai parlamenti o dalla gestione delle risorse umane dell’azienda. È in questo
senso, pertanto, che tendo a resistere alle considerazioni critiche di Nancy Fraser, ma che al contempo – in
quanto emblematiche di una certa linea di pensiero – mi offrono l’opportunità di articolare meglio la mia
critica.

 

In Fortunes of Feminism, Fraser scrive: “I principali avversari dei diritti di gay e lesbiche non [sono] le
multinazionali, ma i gruppi religiosi culturali conservatori, la cui ossessione è lo status, non il profitto”. Da
tale affermazione Fraser trae la conclusione per la quale il capitalismo neoliberista, a differenza del
neofondamentalismo (gruppi religiosi e conservatori), non avrebbe alcun bisogno dell’eterosessismo.
Fortunatamente, verrebbe da commentare, che le politiche omonormative e che talune articolazioni –
nazionaliste, razziste, classiste e perbeniste – della lotta all’omofobia siano con il capitalismo neoliberista del
tutto compatibili, ci è chiaro da tempo. Ma si tratta, appunto, di “politiche omonormative” e di lotta
all’“omofobia”. Nel ritenere che le politiche di diversity management o l’estensione delle forme di welfare
aziendale ai dipendenti omosessuali, e ai loro congiunti (anche nei casi in cui gli stati non riconoscano la loro
unione), dimostrino “empiricamente” che l’insieme delle relazioni sociali, e di produzione, non sia più
imperniato attorno al paradigma eterosessuale, Fraser opera semplicemente una fallacia. E questa fallacia,
molto diffusa, deve essere disinnescata insistendo proprio sulla radicale distinzione tra l’inclusione
antiomofobica, o apparentemente tale, e la sovversione dell’eterosessualità.

 

Tre, in particolare, sono i motivi per i quali ciò che scrive Fraser è parziale. Il primo è che accanto ai gruppi
neofondamentalisti che ella menziona in quanto unici “avversari dei diritti di gay e lesbiche”, deve essere
annoverata la stragrande maggioranza degli stati, le cui legislazioni, al di là delle dichiarazioni formali, sono
piuttosto lontane dal garantire eguali diritti (si pensi all’impianto familistico-eterosessuale della legislazione
sociale italiana), o che attivamente perseguitano e puniscono con la comminazione di multe, incarcerazioni,
espulsioni, pestaggi da parte della polizia e pene capitali le soggettività non-eterosessuali – e ciò accade in
vari modi, a tutt’oggi, da Oriente a Occidente. Chiaramente, vi sono delle differenze tra quegli stati che
esplicitamente neutralizzano le minoranze e quelli che, invece, lo fanno implicitamente, lasciando inalterate,
o alimentando, le condizioni che, di fatto, possono anche condurre alla neutralizzazione: ed è precisamente la



distinzione che intercorre tra un potere di tipo sovrano e uno di tipo governamentale. Tutto ciò è per dire, in
ogni caso, che lo status non ossessiona solo i gruppi di pressione neofondamentalisti, ma anche lo stato, il
quale, a differenza dei primi, ha potere legislativo e detiene il monopolio della forza legittima. E ciò, dal mio
punto di vista, non dovrebbe essere obliterato al netto dell’esemplare avvedutezza della critica queer nel
deciframento di ciò che s’intende per “omonazionalismo”, ossia di tutte quelle retoriche nazionaliste che
sfruttano strumentalmente il maggior progresso conseguito in materia di diritti civili di gay e lesbiche per
occultare il pesante disconoscimento di altri diritti (sociali, in primis), o dei diritti di altri (come nel caso dei
migranti, o di coloro che vivono sotto occupazione, come in Palestina). E la sintesi tra queste due prospettive,
apparentemente contrapposte, è costituita dalla politica del posizionamento, la quale dovrebbe imporci di
ricordare che tali forme di critica hanno valore solo se condotte dalle soggettività queer, non da chiunque.
Non vorrei, infatti, che si pensasse che la critica queer stia al fianco dei movimenti neofondamentalisti nella
critica del “nazionalismo gay” o del “capitalismo gay” – mentre invece attendo alcune specificazioni, in
questa direzione, da molti pensatori e pensatrici di sinistra.

 

Il secondo motivo è che l’espressione “diritti di gay e lesbiche” tradisce la circoscrizione dell’analisi di
Fraser alle politiche omonormative che lei stessa implicitamente liquida come sussunte. Ma, innanzitutto,
esistono solo “gay e lesbiche”? Che ne è per Fraser dei diritti delle persone trans, ad esempio, le quali fanno
decisamente più fatica a trovare un lavoro di quelle cisgenere (anche all’interno delle multinazionali, o dei set
cinematografici statunitensi, come dimostra ad esempio il recente tentativo di neutralizzazione dei riots di
Stonewall del 1969 operato dal film diretto da Roland Emmerich, Stonewall, in cui la storica figura di Sylvia
Rivera viene sintomaticamente elisa in vece di un giovane uomo cisgenere, bianco, e muscoloso)? O che ne è
dei diritti dei bambini intersessuali, che lo stato aggira ogni qual volta la sua politica di genere implementata
dai medici li sottoponga a invasivi interventi di normalizzazione, finalizzati a renderli più adeguati ai canoni
corporei e performativi eterosessuali?

 

[…]

 



Ph Petra Collins. 

 

In attesa di queste risposte, un’altra è la domanda che l’affermazione di Fraser sollecita: per quale motivo le
lotte delle minoranze di genere e sessuali dovrebbero essere circoscritte alla rivendicazione di modelli
giuridici di riconoscimento già esistenti, cui Fraser allude? Farlo passare con leggerezza, ancorché
involontaria, significa non solo dare per scontato che “gay e lesbiche” ambiscano tutti/e all’inclusione
mediante il riconoscimento dell’identità e della coppia, ma significa soprattutto perpetuare quell’idea
secondo cui la loro lotta possa essere riconoscibile, o degna di essere condotta, solo se avviene in questi
termini. Significa, in altre parole, naturalizzare una gerarchia che ci parla invece di un conflitto sempre
aperto: quello tra le lotte per il riconoscimento dell’identità, attraverso il diritto, e le lotte per la sovversione
dell’identità, ossia per la trasformazione sociale dei parametri di intelligibilità e degli strumenti della
riconoscibilità – e, dunque, anche del diritto – che sono imperniati attorno all’identità e alla coppia
egemonica, quella eterosessuale, e che da essa, mimeticamente, dipendono.

 

È importante, infatti, sottolineare che nei riguardi del diritto non vi è alcun pregiudizio aprioristico. Come ha
scritto, bene, Michele Spanò, il diritto è “quell’istanza discorsiva capace di produrre il mondo che designa”, e
ha “un potere di trasformazione senza eguali: è una macchina di astrazione che, tramite il medio linguistico,
traduce e produce altrimenti il reale”. Il punto, semmai, è comprendere che difficilmente questa
“trasformazione” e questo “altrimenti” potrebbero pervenire a traduzione, o produzione, in assenza di una
sovversione della relazione vigente, giuridica ed extragiuridica, tra chi è riconoscibile e chi non lo è (il
“reale”), perché in assenza di questa sovversione c’è la riproduzione dell’“identico”. Che questa relazione sia
improntata al paradigma eterosessuale è palese tanto negli strumenti attraverso cui il diritto civile riconosce
le forme affettive e parentali, quanto nelle modalità di riconoscimento di molti diritti economico-sociali – i
quali, non va dimenticato, vennero introdotti nella fase fordista del capitalismo come stampella della famiglia
nucleare eterosessuale, e non del singolo soggetto, né delle molteplici forme di relazione a cui esso può dar
vita, o in cui può trovarsi coinvolto, al di fuori di quella specifica, ed egemonica, modalità.

 

Il terzo motivo della mia critica a Fraser, pertanto, è che come il capitalismo fordista, anche quello
postfordista, o neoliberista, non rinunci affatto all’eterosessualità, a differenza dei gruppi neofondamentalisti:
la triste verità è che la preservano tutti. La differenza, semmai, consiste nel modo. Il neofondamentalismo, in
maniera evidente, lo fa ri-radicalizzando la gerarchizzazione delle differenze biologiche e corporee, la quale
produce come esito la priorità ontologica dell’eterosessualità e la naturalizzazione delle identità e dei ruoli di
genere maschili e femminili (gli uomini e le donne) da essa istituiti. Il neoliberismo, invece, lo fa in modo più
subdolo, ma tuttavia complementare: se per i neofondamentalisti ogni deviazione dall’eterosessualità è un
abominio “contro natura”, per l’ideologia neoliberale ogni forma della sessualità, o quasi, è invece
“naturale”. E se è “naturale”, significa che non c’è alcun motivo di dilungarsi in noiose discussioni – come
quelle sulla de-naturalizzazione del genere, o sul suo carattere performativo. Questo è il primo presupposto
alla base della “privatizzazione” della sessualità, per usare un’espressione di Gianfranco Rebucini:
l’ideologia neoliberista consente senz’altro di non estromettere il gay o la lesbica dagli odierni processi di
valorizzazione e sfruttamento, a patto che il gay o la lesbica, preferibilmente bianchi, esteticamente
“conformi”, cisgenere e “abili”, performino una certa assoggettabilità e una certa spoliticizzazione. Ma tutto
ciò è quanto di più distante dalla dimostrazione “empirica” della sopraggiunta inutilità dell’eterosessualità.
Al contrario, non fa che offrirci l’ennesima conferma del fatto che la razionalità neoliberista operi mediante
la naturalizzazione delle gerarchie sociali, esattamente come già fa con molte altre relazioni gerarchiche –
come ad esempio quella tra i ricchi e i poveri.

 

http://www.quodlibet.it/schedap.php?id=2278#.V9o_Uq0ySGM
http://www.edizioniets.com/scheda.asp?n=9788846743077


Il problema, tuttavia, è che “naturalizzare” una gerarchia non equivale a “sovvertire” una gerarchia. Come ha
scritto Olivia Fiorilli, all’opposto, è solo “sullo sfondo di una struttura sociale radicalmente cis-etero-
normativa”

 

che il diversity management può funzionare. La promessa di “giustizia” che esso offre stimola produttività
e sollecita commitment proprio perché si innesta su un fondamentale bisogno di riconoscimento. […] Per
le soggettività eccentriche rispetto all’ordine eteronormativo, pertanto, la resistenza alla “seduzione
all’assoggettamento”, offerta dalla promessa di riconoscimento che si accompagna al diversity
management, ha costi particolarmente alti.

 

http://mimesisedizioni.it/fare-giustizia.html


 

Naturalizzare le gerarchie sociali significa dunque trasformare, e privatizzare, la “gerarchizzazione” in
“differenza”. In secondo luogo, significa occultare l’esistenza di quei privilegi che la gerarchizzazione
continuamente costruisce ed esplicitamente difende. In terzo luogo, significa silenziare il conflitto sociale
mediante la squalificazione di ogni forma di pensiero critico, nonché di pratica critica, che rischi di mettere in
evidenza, e di smascherare, la sostanza ideologica della gerarchia stessa. In altre parole, significa che la
razionalità neoliberista agisce di concerto con quella neofondamentalista.

 



Una macabra complementarietà governa questo agire di concerto. Il neofondamentalismo mira infatti a
restringere, o ad annientare, le modalità di riconoscimento delle soggettività non-eterosessuali; il
neoliberismo, al contrario, promette un riconoscimento illusorio, e lo fa in cambio di un assoggettamento a
un’ulteriore modalità di soggettivazione, disciplinabile e spoliticizzata, senza alcuna erosione sostanziale di
quegli elementi da cui dipende la diseguaglianza. Il diversity management, in altre parole, sta lì a
testimoniare che il mancato riconoscimento è strutturale, e che esso è una costante sulla quale poter
addirittura investire. Ciò significa che il suo ruolo compensativo è ancillare alla minaccia della disattesa
costante di quel “fondamentale bisogno di riconoscimento” che è parte integrante dell’esperienza delle
soggettività non-eterosessuali. Ma ciò significa anche un’altra cosa: ossia che se la critica del diversity
management rimpiazza una lotta più radicale contro ciò che lo pone in essere, la nostra critica rischia di
essere funzionale proprio ad esso. Ossia al privilegio eterosessuale.

 

Se il diversity management non è che uno dei modi attraverso i quali opera la razionalità neoliberista, e se
esso si innesta su un “fondamentale bisogno di riconoscimento” che non è solo minato dal
neofondamentalismo, ma è innanzitutto indotto da un ordine simbolico e sociale in cui l’eterosessualità
occupa una posizione di privilegio, appare chiaro che per resistere sia al neoliberismo sia al
neofondamentalismo occorra innanzitutto sovvertire ciò che ci espone al bisogno di riconoscimento. È sulla
base di tale considerazione, suggerisco, che il proposito di sovversione dell’eterosessualità non dovrebbe
farsi deviare dalle seduzioni poste in campo dal neoliberismo. È sulla base di tale considerazione, di
conseguenza, che dovrebbe riformularsi la rivendicazione dell’eguaglianza. Una trasformazione sociale
all’insegna di un’eguaglianza desiderabile, infatti, non potrebbe prescindere dall’erosione del privilegio
eterosessuale. O forse tale privilegio è irrilevante ai fini della riproduzione delle forme più basilari di
ingiustizia e di diseguaglianza? L’ingiustizia e la diseguaglianze materiali, economiche, sono radicalmente
scindibili da quelle epistemiche, culturali?

 

Sappiamo bene quanto il capitalismo neoliberista abbia in parte indotto a una revisione di quell’assunto
secondo cui il genere sarebbe un principio strutturante dell’economia politica, in quanto struttura di lavoro
riproduttivo non retribuito e in quanto principio che presiede alla divisione sessuale del lavoro. E, tuttavia,
dico “in parte” perché non bisogna comunque dimenticare che la maggior parte dei lavori di cura o sessuali,
informalizzati e precari, e su scala globale, continui a contare, in modo preponderante, sulle differenze di
genere – per non fare che un esempio eloquente. Dunque a essere in crisi è l’assunto secondo cui l’istituzione
eterosessuale del genere operi necessariamente in quel modo, ma non il fatto che continui a operare,
massicciamente, in quel modo. A non essere radicalmente mutato, in altre parole, è quel principio per cui il
posto del genere all’interno dell’economia, di qualunque tipo esso sia, sia circoscritto dalla regolamentazione
eterosessuale – e il diversity management, d’altro canto, non fa che confermare precisamente questo assunto.
Il diversity management ci offre l’opportunità di osservare i nuovi modi attraverso i quali avviene questa
regolamentazione, tali per cui non vi sono validi motivi, per il capitalismo, di escludere i gay e le lesbiche dai
processi produttivi e di consumo. Esso suggerisce anche, però, che le soggettività gay e lesbiche
disciplinabili, spoliticizzate, e preferibilmente cisgenere, sono più includibili di altre soggettività, e che
dunque è all’opera uno specifico modo di produzione economico della soggettività che mira a mantenere la
stabilità del genere – e, dunque, dell’eterosessualità, dal momento che questa stabilità è tale in relazione a
essa. E il diversity management neoliberista, indirettamente, ci suggerisce anche che l’esclusione delle
soggettività abiette e queer, meno disciplinabili e più politicizzate, fuori norma e fuori controllo, proprio in
quanto essenziale alla stabilità dell’ordine (etero)sessuale e (ri)produttivo, continua a costituire anche il suo
punto di maggiore instabilità. Sarebbe un errore sottovalutare questa traccia fondamentalista interna allo
stesso discorso neoliberista.

 



In questo senso, nonostante del queer sia stato comunemente recepito, e narrato, un solo aspetto, di tipo
meramente descrittivo, secondo il quale non vi sarebbe alcuna distinzione “ontologica” tra le identità di
genere e sessuali, può essere utile ricordare che 1) il queer non è una teoria della normalizzazione, né della
pacificazione: in altre parole, non legittima il divenire-minoranza degli eterosessuali, né il divenire-vittima;
2) il queer, al contrario, considera, e analizza, l’eterosessualità nei termini di matrice per la produzione delle
soggettività di genere e sessuali e per la conseguente allocazione differenziale di privilegi e costi; 3) il queer
è animato, più o meno esplicitamente, da un proposito normativo – o, ideologico – di sovversione di quella
matrice, poiché, in assenza di quella sovversione, la produzione delle soggettività è indistinguibile dalla
produzione di gerarchie. In altre parole, il queer ci dice che non siamo affatto queer, e che non lo siamo mai
stati, per dirla con José Esteban Muñoz (Cruising Utopia, 2009), perché i modi attraverso i quali viviamo ci
parlano di una solida persistenza dell’ordine simbolico e sociale eterosessuale, quali che siano il nostro
genere o la nostra sessualità. La queerness, pertanto, è un’“idealità”, non una realtà. È un’“utopia”, un “modo
di desiderare che ci consente appena di vedere e di sentire al di là del pantano del presente”.

 

[…]

 

Continua in Sovversione dell’eterosessualità, ne Il genere tra neoliberismo e neofondamentalismo, a cura di
Federico Zappino, ombre corte, Verona 2016.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



