
 

Cinema 1 di Gilles Deleuze 
Pietro Bianchi
21 Settembre 2016

Se si escludono una manciata di art-house theatre concentrati per lo più in pochi centri urbani, per andare al
cinema negli Stati Uniti bisogna per forza di cose avventurarsi in uno dei tantissimi mall che costellano la sua
rete autostradale, dove hanno sede quelle mastodontiche e spersonalizzanti multisala capaci a volte di riunire
anche 20 sale cinematografiche nello stesso edificio. Dedicate unicamente alle release dei film commerciali
delle grandi major, si tratta di luoghi dove il cinema è uno dei tanti servizi che viene offerto accanto alla
vendita di bibite, pop-corn, cibo da fast-food, sale giochi etc.  

Tuttavia complici il bassissimo costo del lavoro e la disponibilità praticamente illimitata di energia elettrica a
buon mercato, a queste multisala risulta conveniente rimanere pressoché costantemente aperte. Questo vuol
dire che anche nella provincia più remota d'America è possibile alle 11 di mattina di un giorno
infrasettimanale andare a vedere Independence Day: Resurgence o Furious 7 senza che questo comporti il
benché minimo problema.

 

Ma se qualcuno volesse davvero provare l’ebbrezza di tale esperienza (e a chi scrive è capitato) si troverà di
fronte a una stranezza che difficilmente passerà inosservata: data l’avvenuta digitalizzazione e automazione
delle proiezioni e il personale ridotto all’osso, in questi conglomerati del cinema commerciale le proiezioni si
tengono anche se nessuno effettivamente si presenta al cinema. Cosa che alle 11 del mattino – come è facile
intuire – succede abbastanza spesso. Dato che con un solo biglietto è facile accedere a quasi tutte le sale
(nessuno di fatto controlla), può capitare di passare da una sala da 400-500 posti all’altra e non trovare anima
viva. Tuttavia i film vanno avanti come se nulla fosse, anche se in sala non c’è nessuno a guardarli.   

Se ci astraiamo per un momento da quel mix barbaro di architettura di prefabbricati, speculazione edilizia e
cancellazione di ogni minimo diritto sindacale che contraddistingue questi luoghi, lo spettacolo di sale
cinematografiche che proiettano dei film che non vengono visti da nessuno non può non avere un che di
sublime ed evocare un immaginario deleuziano. È stato infatti proprio il filosofo francese a teorizzare come
l’immagine cinematografica (o se è per questo, l’immagine tout-court) non riguardi un’esperienza della
coscienza ma uno stato della materia: come cioè l’immagine sia tale indipendentemente dal fatto che
qualcuno la guardi. O in altre parole come il visivo, secondo una fortunata espressione di Merleau-Ponty, sia
come un teatro senza spettatori. O come un cinema del North Carolina il martedì mattina. 

 

Ma proviamo a fare un passo indietro. Siamo nel 1983 e Gilles Deleuze pubblica un volume che si prefigge
di pensare in modo inedito il cinema, o come dirà lui stesso di fare una “tassonomia” – ovvero un tentativo di
classificazione – delle immagini e dei segni. Il progetto finirà per essere ben più ambizioso e si chiamerà
L’immagine-movimento (ed è appena stata pubblicata una nuova edizione italiana per i tipi di Einaudi, che
rivede leggermente quella del 1984 di Ubulibri: L’immagine-movimento. Cinema 1, tr. it. di Jean-Paul
Manganaro, Piccola Biblioteca Einaudi, pp. 288, € 26), a cui seguirà due anni dopo L’immagine-tempo: si
tratta di due volumi la cui influenza è difficilmente sottostimabile, non soltanto per l’alta posta in palio
filosofica ma anche perché avranno un’enorme circolazione (anche se non sempre saranno interamente

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cinema-1-di-gilles-deleuze
https://test.doppiozero.com/pietro-bianchi


compresi) anche tra studiosi di cinema e teatro, architetti, musicisti, curatori e artisti di ogni sorta. 

 

Il punto di partenza parrebbe semplice: l’immagine non è un evento della nostra mente o della coscienza, ma
sta nelle cose stesse, nel mondo, nel reale. Normalmente in filosofia si è abituati a pensare all’immagine
come a una rappresentazione, cioè un segno: un qualcosa che sta per qualcos’altro; una raffigurazione che
assomiglia alla cosa ma che non è la cosa stessa. La percezione sarebbe infatti un’interazione tra un soggetto
e un oggetto: il soggetto tramite l’occhio vede un oggetto nel mondo e se ne fa una rappresentazione (simile
ma diversa) nella mente che non è l’oggetto stesso. 

Il filosofo francese Quentin Meillassoux ha provato a dare una formulazione critica di questo problema
tramite il concetto di correlazione tra soggetto e oggetto: la filosofia contemporanea (o quanto meno a partire
dall’inizio del XIX Secolo, cioè dall’inizio del criticismo kantiano) sarebbe responsabile di avere annunciato
l’impossibilità del soggetto di accedere alle “cose-in-sé”, e di averlo chiuso in sé stesso e nelle proprie
rappresentazioni: l’unica possibilità è avere l’immagine del mondo dentro alla nostra coscienza. Non si dà
oggetto senza soggetto che lo rappresenta; non si dà mondo senza immagine: le due cose sono legate l’una
all’altra in una correlazione che parrebbe inscalfibile. È l’epoca del correlazionismo dove il soggetto non può
conoscere il mondo così per com’è ma solo attraverso le proprie rappresentazioni. 

Deleuze prova a prendere un’altra strada, impervia e tuttavia profondamente originale, e a definire
l’immagine in un modo inedito: l’immagine non ha nulla a che vedere con la correlazione tra soggetto e
oggetto; l’immagine è “in sé” e può stare benissimo da sola senza un soggetto che la guardi. L’immagine è
“l’insieme di ciò che appare”, o come ha detto Bergson è la “via sulla quale passano in tutti i sensi le
modificazioni che si propagano nell’immensità dell’universo”.

 

È infatti attraverso un serrato commento al primo capitolo di Materia e memoria che Deleuze prova a dare
una virata materialista allo spiritualismo bergsoniano e a dare così un fondamento ontologico alla propria
riflessione sul cinema: l’immagine è materia; l’immagine è tutto ciò che c’è nel reale. “Un atomo è
un’immagine che va sin dove vanno le sue azioni e le sue reazioni. Il mio corpo è un’immagine, quindi un
insieme di azioni e di reazioni. Il mio occhio, il mio cervello, sono delle immagini, parti del corpo”. Perché
l’immagine non è soltanto materiale, intransitiva e indipendente da un soggetto che la guardi, ma è anche
altro rispetto a una sostanza. Non è una “cosa” ma un’eterna e incessante modulazione di un Tutto che
cambia infinitamente. 

 



 

Siamo abituati a pensare il mondo tramite la categoria di “sostanza”: corpo, animale, automobile, libro, città,
sala cinematografica, proiettore, occhio etc. Sono cioè degli oggetti – o per meglio dire degli “enti”, dato che
potrebbero pure essere astratti – che hanno un loro modo relativamente stabile di stare al mondo:
“permangono” cioè in una certa modalità di essere. Hanno alcune qualità e noi li possiamo conoscere
collegandoli a dei predicati che sono più o meno corretti, più o meno veri a seconda di quanto siano fedeli,
esattamente come insegnava a fare Aristotele. È questo un mondo costituito da un lungo elenco di oggetti, e
ognuno di questi oggetti è come se avesse appiccicato con un cartellino un lungo elenco di qualità. Gli
oggetti poi potranno pure interagire tra loro secondo la modalità dello stimolo-risposta, azione-reazione,
causa-conseguenza, ma il contesto nel quale queste relazioni avvengono è statico, è fermo, è immobile. Sono
quelle che ne L’immagine-movimento vengono non a caso definite delle “sezioni immobili”. 

 

Deleuze invece pone un’assoluta identità tra l’Immagine e il movimento. Le immagini cioè non sono delle
sostanze: sono parti dell’eterno mutarsi del Tutto. A questo livello non è nemmeno possibile parlare di “io”,
di “occhio”, di “cervello”, di “corpo” perché è come se tutto fosse in quello che Deleuze chiama uno “stato
gassoso”: siamo in un mondo “di variazione universale, di ondulazione universale, di sciabordio universale:
non vi sono né assi, né centro, né destra, né sinistra, né alto, né basso…”. L’immagine non è nient’altro che
movimento, anche se è un movimento assoluto dove non esistono oggetti che sono semmai in uno stato di
pre-individuazione. 

Ma allora perché se il movimento è questo eterno modularsi precedente a ogni individuazione, il mondo di
cui invece facciamo esperienza è molteplice? Perché gli oggetti sembrano avere una loro individuazione?
Perché lo spazio attorno a noi pare così statico e “sostanziale”? Si tocca qui una delle questioni più astratte e



tuttavia anche più problematiche della filosofia deleuziana: l’idea che nonostante l’Essere sia un puro
incessante divenire – e quindi riluttante a ogni principio di individuazione – finisca comunque per apparire
nella forma della molteplicità. Il divenire è Uno – o, che è la stessa cosa, l’Immagine è Uno: puro, eterno
movimento – tuttavia appare come pluralità di “immagini”, diverse e separate tra loro. 

 

Deleuze, filosofo che ha sempre professato un’acerrima inimicizia nei confronti del negativo, finisce qui
inevitabilmente per introdurlo: lo chiama intervallo, una sorta di piccolo décalage che spezza il continuum di
questa materia-flusso e che introduce un principio minimo di differenziazione dell’Uno. Tuttavia è un’altra
espressione de L’immagine-movimento che forse per la sua natura intrinsecamente cinematografica, o forse
per la sua bellezza letteraria (che comunque è ripresa da Bergson), rende ancora più comprensibile questo
concetto: l’immagine-movimento pura – dice Deleuze – è come se fosse un fascio di luce ma “diffusa
dovunque e che non si rivela; si tratta davvero di una foto già presa e scattata in tutte le cose e per tutti i
punti, ma ‘traslucida’”; una luce assoluta che si propaga in ogni senso, in ogni direzione, senza resistenza e
senza dispersione. In questa sorta di impasto dove il massimo di visibilità e il massimo di invisibilità si
sovrappongono si introduce un punto di arresto, uno “schermo nero” che produrrà l’effetto di una coscienza,
o per meglio dire di un soggetto: “in questo o quell’altro luogo sul piano d’immanenza […] delle immagini
molto particolari avranno fermato o riflesso la luce e avranno fornito lo ‘schermo nero’ che mancava alla
lastra”. È a causa di questo schermo nero od opaco che si “stacca” un’immagine particolare. La nostra
coscienza – dice Deleuze – è solamente l’opacità senza la quale la luce, propagandosi sempre, non sarebbe
mai stata rivelata. 

 

Questo “schermo nero” produrrà un tipo d’immagini particolari: quelle viventi o che possiamo anche
chiamare corpi, che non sono altro che dei punti passivi d’arresto del divenire. L’immagine-movimento si
struttura allora come un grande studio delle modalità attraverso cui questi “tagli” vengono operati sul Tutto
della materia-flusso. Ma se gli schermi neri “arrestano” la luce e creano dei “sezionamenti”, questi di riflesso
producono degli altri ritagli nel flusso di materia circostante secondo il meccanismo dell’azione-reazione. Per
parlare di questi “ritagli” Deleuze usa i termini francesi di coupure, cadrage o persino découpage in modo da
mantenere l’ambiguità di un’operazione che è da un lato geometrica (il sezionamento o taglio di un cono di
luce) ma dall’altro anche cinematografica. 

L’immagine-percezione (lo staccarsi passivo dal flusso dell’immagine-movimento, e quindi l’individuazione
di un soggetto), l’immagine-azione (l’azione che ne consegue), e l’immagine-affezione (il determinarsi
qualitativo di un soggetto, o per meglio dire l’intervallo che sospende e rende imprevedibile il rapporto tra
azione e reazione) sono allora le tre modalità di apparire dell’immagine-movimento all’interno delle sezioni
immobili di mondo: o per meglio dire, sono il modo d’apparire del flusso-Uno del divenire nel molteplice del
mondo.

 

In questa specie di cosmologia non tanto del visivo quanto del reale stesso che fine ha fatto dunque il
cinema? Perché in una riflessione che vede le immagini indistinguibili dalle cose stesse si dovrebbe parlare
del cinema? Per un motivo molto semplice e per così dire, tecnico: il soggetto è preso nel reale all’interno di
sezioni immobili; mondi che danno l’illusione di essere costituiti da oggetti e soggetti governati dal principio
di azione-reazione. Dal punto di vista di un soggetto a noi sembra sempre di trovarci all’interno di un mondo
governato dalle correlazioni soggetti-oggetti dove le immagini sono appunto rappresentazioni della
coscienza. Questo mondo invece – ci dice Deleuze – sappiamo essere governato da un’immagine-movimento
che non è nient’altro che puro divenire, e che viene prima di ogni possibile individuazione. La macchina da
presa cinematografica è allora in grado di “sollevare” le cose dal loro principio di individuazione ingannevole
e dalla loro “staticità” e di restituirle al loro Reale originario proprio in virtù del suo dispositivo: è il suo



occhio meccanico infatti che riesce a guardare là dove un soggetto mai riuscirà a vedere e a portare lo
sguardo nel mondo. E nel farlo riesce a mostrare l’artificialità della staticità dei rapporti soggetto-oggetto. 

 

Il cinema, arte anti-umana per eccellenza dove la “messa in forma” viene fatta dalla registrazione passiva e
automatica di una macchina, deve allora essere a tutti gli effetti dis-umana, nel senso che deve detronizzare le
centralità della visione di quel soggetto che pensa di essere al centro del mondo ma che non è nient’altro che
un’inflessione locale dell’immagine-movimento. Anzi il soggetto è semmai localizzato nel punto di massima
dissimulazione del divenire dato che per “individuare” sé stesso deve sottrarsi dalla materia-flusso e
“schermare” l’infinita propagazione della luce. Dreyer o Bergman allora con la loro centralità data al
momento dell’affezione, o l’utilizzo dell’immagine-percezione in Vertov, o la dialettica di azione-reazione
nelle commedie di Chaplin sono tutte modalità attraverso cui le sezioni immobili vengono restituite al loro
movimento originario (“non c’è mobile che si distingua dal movimento eseguito, non c’è mosso che si
distingua dal movimento ricevuto”). Il cinema allora è un’operazione di redenzione del divenire: più che
produzione di immagini è una pratica di azione su di esse; di riemersione del loro flusso materico originario. 

 

Con un gioco di parole ci si potrebbe chiedere: che cosa prende la macchina da presa? Non prende certo il
mondo restituendocelo così com’è, come viene detto nella consunta metafora del cinema come arte di
differimento della morte: prende piuttosto il movimento; va cioè a cogliere il divenire nel mondo, là dove si
trova ma dove l’occhio umano non è in grado di vederlo. E per riuscire a farlo grazie al suo occhio
meccanico “mette in movimento” le sezioni immobili di questo mondo mostrandone la co-appartenenza al
caos originario. Come dice Pudovkin, che viene citato da Deleuze, è come se a una manifestazione “si salisse
su un tetto per vederla, poi si scendesse alla finestra del primo piano per leggere i cartelli, poi ci si
mescolasse alla folla”. La percezione naturale di un essere umano potrebbe mettersi a occupare tutti questi
punti di vista uno per volta ma dovrebbe introdurre delle soste: sarebbe cioè ancora all’interno di una logica
di pose staccate l’una dall’altra. È solo la percezione cinematografica che “opera continuamente, con un solo
movimento le cui stesse soste fanno parte integrante e non sono che una vibrazione su di sé” dandoci dei
blocchi di spazio-tempo che mostrano i segni del continuum ontologico dell’immagine-movimento.  

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





