
 

L’ambiguo charme della mappa 
Federico Italiano
16 Ottobre 2016

Uno dei piaceri più diffusi e all’apparenza più innocui di quando si era bambini, se non altro per i nati nel
secondo Millennio, era il viaggio sull’atlante. Nel mio caso, da buon novarese, si trattava per lo più di viaggi
su un atlante ben preciso, il Grande Atlante Geografico De Agostini, un librone con la copertina rigida,
relativamente robusta e rivestita in finta pelle verde, con impressioni in stampatello dorato e la O di Geo- resa
a mo’ di globo terraqueo (credo vi fosse anche una sovraccoperta in carta lucida, ma chissà che fine fece).
Già quella O, rigorosamente sferica, con le linee dorate dei tropici, dei poli e dell’equatore, suggeriva alla
fantasia un non so che di misterioso, forse magico, qualcosa che trascendeva la scrittura, la chiave per
un’altra dimensione o il simbolo che animandosi poteva rivelare il vero senso delle tavole geografiche, dei
nomi e dei numeri lì contenuti. Aperto l’atlante, le operazioni praticabili erano molte, ma non infinite: potevi
seguire con l’indice i fiumi d’Europa o accarezzare le catene montuose dell’Asia e dell’Americhe, ripetere ad
alta voce i nomi più impronunciabili di città e vulcani, scovare le isole più isolate del Pacifico, comparare le
dimensioni dei laghi o scoprire dove andavano a finire esattamente i deserti. Infiniti (o quasi) erano però i
viaggi virtuali, gli itinerari possibili. Era quello (e per me lo è tuttora) il vero piacere delle carte: la
pianificazione di un viaggio futuro, l’escogitazione di un itinerario, la proiezione dell’altrove. Era un atto
tutto cerebrale ma non estenuante, perfettamente indolore, fluido, d’immaginazione pura. 

 

Per Guido Gozzano, il viaggio sull’atlante è “la realtà viva”, mentre “pallida fantasia” sono a confronto i
luoghi realmente visitati e vissuti, anche i più suggestivi e singolari, come la costa del Malabar e Goa, dove
dice di trovarsi, nel suo godibilissimo quasi-resoconto di viaggio in India, Verso la cuna del mondo (1917).
“Oh! Visitata cento volte con la matita, durante le interminabili lezioni di matematica, con l’atlante aperto tra
il banco e le ginocchia: ora passando attraverso l’istmo di Suez e il Mar Rosso, l’Oceano Indiano, ora
circumnavigando l’Africa su un veliero che toccava le Isole del Capo Verde, il Capo di Buona Speranza,
Madagascar…”. In questa celebrazione del viaggio con la matita sull’atlante, Gozzano riecheggia
ironicamente Petrarca, che, da imperterrito primo della classe, confessava di preferire il viaggio su
un’angusta carta geografica (“per brevissimam chartam”) a quello reale, non per paura o pigrizia, ma per non
togliere tempo prezioso agli studi (Seniles IX.2). Un sodale di quello svogliato scolaro torinese di fine
Ottocento ce lo dipinge invece Joseph Conrad in Cuore di Tenebra (Heart of Darkness 1899). “Quando ero
un ragazzino”, racconta Marlow, il narratore-protagonista, “avevo una passione per le mappe. Potevo stare
delle ore a contemplare l’America del Sud, l’Africa, o l’Australia, e perdermi nelle glorie dell’esplorazione.
A quel tempo c’erano parecchi spazi vuoti sulla terra e, quando ne vedevo uno che sembrasse particolarmente
invitante sulla carta (ma sembrano tutti così) ci mettevo il dito sopra e dicevo: Quando sono grande voglio
andare lì.”

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lambiguo-charme-della-mappa
https://test.doppiozero.com/federico-italiano


Mappa del bacino del Congo di Henry M. Stanley (1877) [Sotto la sezione II].

 

Ma con Joseph Conrad le cose si fanno più serie. È veramente così innocuo il viaggio virtuale sull’atlante?
Ripensando alle mappe che contemplava da ragazzo, Marlow si ricorda dell’ultimo grande spazio bianco dei
mappamondi, l’Africa equatoriale, un continente, che andava però già allora, nella seconda metà
dell’Ottocento, sempre più riempiendosi di nomi, fiumi e laghi. Lì, nel cuore di quel luogo di tenebra, c’era
un fiume “che si poteva seguire sulla carta, simile a un immenso serpente srotolato, con la testa nel mare e il
corpo in riposo, che si incurvava nelle lontananze su per una vasta regione, la coda sperduta nelle profondità
della terra”. Attraverso questa reminiscenza squisitamente cartografica, in cui il sinuoso corso fluviale del
Congo viene paragonato non a caso a un serpente, a Marlow sovviene che la Compagnia Belga per il
Commercio e l’Industria cercava qualcuno che capitanasse un suo vaporetto proprio su quel fiume.
L’ambiguo charme della mappa spinge Marlow nel cuore del continente africano. Ma qui, sulle sponde del
Tamigi, l’alone d’innocenza che pareva avvolgere il fantasticare sulle mappe del giovane Gozzano,
s’intorpidisce tutto ad un tratto. Il viaggio virtuale sull’atlante diviene emblema di una pratica spaziale
tipicamente occidentale, per la quale ricognizione e misurazione del territorio vanno di pari passo con
spartizione e conquista coloniale. “L’autentica brama” del giovane Marlow per gli spazi ancora bianchi del
continente africano, suggerisce sinistramente la brama imperialista, così assurdamente infantile del resto, per



lo spazio bianco da colorare dei propri colori.

 

Ma cos’è una mappa? E perché ci affascina tanto? Tutto sommato, una mappa non è altro che un insieme di
indici e simboli, che non sarebbe in grado di spedirci da nessuna parte, se non attraverso un nostro raffinato
sforzo d’astrazione. Eppure le mappe ci servono, eccome. Sono lo strumento più prezioso per la più
quotidiana delle nostre negoziazioni – quella tra l’essere dove siamo e lo spazio ulteriore. Ma sono anche il
più subdolo dei dispositivi, poiché nulla più della mappa pare godere dell’illusione dell’attendibilità. La
famosa proiezione di Gall-Peters (1977) insegna; specialmente se confrontata con quella usata ancora oggi da
Google Maps, ossia quella di Mercatore (1569). 

“Le mappe”, come sostiene lo storico della cartografia più influente degli ultimi anni, Brian Harley, “sono
rappresentazioni grafiche che facilitano una comprensione spaziale di cose, concetti, condizioni, processi o
eventi nel mondo umano” (History of Cartography Vol. 1, 1987). In questo senso, qualsiasi mappa – sia essa
uno stradario, una raffinata corografia cinquecentesca della Provenza o una semplice mappa catastale del
nostro comune di residenza, o addirittura un mappamondo totalmente fittizio, come quello del Signore degli
Anelli – è parte integrante del discorso, soggetta dunque a implicazioni di carattere politico, sociale e
retorico. 

La mappa non rappresenta solo il mondo, ma lo manipola, lo distorce, lo ricostruisce o lo re-immagina. La
mappa può svolgere due operazioni apparentemente opposte: da un lato, essa disciplina, delimita,
economizza e regola lo spazio, dall’altra ne crea di nuovo, generando mondi di senso e visioni.
Quest’ambiguità e duplicità del rapporto tra mappa e spazio reale, tra carta e superficie terrestre, credo possa
già farci intuire perché le carte geografiche piacciano così tanto agli scrittori: la mappa è sia ciò geometrizza
e territorializza lo spazio, sia ciò che lo de-territorializza, che lo svincola, giacché può generare connessioni
imprevedibili, percorsi inaspettati e quindi storie e narrazioni.

 





Illustrazione di Henry Holyday per la prima edizione de La caccia allo Snark di Lewis Carroll (London
1876). 

 

L’esempio forse più lampante del potere immaginifico della cartografia e del suo rapporto con la letteratura è
la mappa de L’isola del tesoro (Treasure Island, 1883) di Robert Louis Stevenson. La mappa qui non solo
viene prima del territorio, ma anche prima di qualsiasi narrazione: è la mappa-matrice per antonomasia,
giacché è dalla mappa stessa che prende forma il romanzo, la vicenda, lo spazio dell’intreccio. Dalla mappa
escono i personaggi, i luoghi, i percorsi. Lo racconta lo stesso autore nel saggio autobiografico, Il mio primo
libro: l’Isola del tesoro. In un’estate scozzese del 1881, Stevenson, fino a quel momento autore solo di
racconti e resoconti di viaggio, per intrattenere il figliastro dodicenne (il futuro scrittore statunitense Lloyd
Osbourne) in un giorno di pioggia, disegnò e colorò “la mappa di un’isola”. “La forma della mappa”, ricorda,
“produsse sulla mia immaginazione qualcosa d’inesprimibile […] conteneva porti che mi rallegravano come
sonetti; e con l’incoscienza del predestinato, battezzai la mia opera ‘Isola del tesoro’.” Poi, con un’immagine
tanto bella quanto efficace, paragona la suggestività della mappa, la sua capacità di generare storie e visioni,
a ciò che succede quando da bambini si poggiava il capo sull’erba, trasognati: “Ognuno ricorda di aver
posato il capo sull’erba quando è stato bambino, e di aver sbirciato dentro quella foresta infinitesima,
vedendola popolarsi di eserciti fatati. Un po’ in questa maniera, mentre indugiavo sulla mia mappa dell’‘Isola
del tesoro’, i futuri personaggi del libro cominciavano a delinearsi tra quei boschi immaginari […]”.

 

Una simile fascinazione scuote anche la vita e l’opera di Jed Martin, protagonista de La carta e il territorio (
La carte et le territoire 2010), penultimo romanzo di Michel Houellebecq. Educato presso i gesuiti e la
Scuola normale superiore di belle arti a Parigi, figlio di un architetto di successo e orfano di madre, Jed è un
giovane artista sconosciuto quando viene folgorato dalla visione di una mappa, quasi come Paolo sulla via
per Damasco. Nel suo caso, si trovava in viaggio col padre, diretto al funerale della nonna. Fermi presso
un’area di ristoro, lungo la A20, “una delle più belle autostrade di Francia”, Jed compra una carta stradale
Michelin della serie “Départements”. In quell’area di ristoro, non-luogo per eccellenza, la visione della
mappa colpisce Jed come una rivelazione subitanea. “Quella carta era stupenda [sublime, nell’originale
francese]; sconvolto, si mise a tremare davanti all’espositore. Non aveva mai contemplato un oggetto così
magnifico, così ricco di emozione e di significato come quella carta Michelin 1/150.000 della Creuse, Haute-
Vienne. L’essenza della modernità, dell’apprendimento scientifico e tecnico del mondo vi si trovava
mescolata con l’essenza della vita animale. Il disegno era complesso e bello, di una chiarezza assoluta,
utilizzando soltanto un codice ristretto di colori. Ma in ogni frazione, ogni villaggio, rappresentati secondo la
loro importanza, si sentivano il palpito, il richiamo di decine di vite umane, di decine o di centinaia di anime
– le une destinate alla dannazione, le altre alla vita eterna”.

Nel prosieguo della vicenda, Jed esporrà degli ingrandimenti fotografici di carte stradali Michelin
“Départements”. La mostra, dal titolo “La mappa è più interessante del territorio”, sarà celebrata dalla critica
e spianerà a Jed la via del successo. In quest’episodio, che è solo l’inizio del complesso e articolato svolgersi
del romanzo, la mappa è ciò che innesca l’azione. Sebbene siano opere molto diverse per stile, valori e
implicazioni socio-culturali, L’isola del tesoro di Stevenson e il romanzo di Houellebecq rivelano un’affinità
inaspettata: entrambi hanno una mappa al centro del loro ingranaggio narrativo. Può sembrare paradossale
avvicinare il pirata John Silver al colto artista parigino Jed Martin, ma entrambi sono figure mosse dal
medesimo oggetto, la mappa, attratte dal surplus semiotico che ne trasuda.

 

Defraudata di gran parte del suo senso è invece la mappa stradale che padre e figlio ne La strada (The Road,
2007) di Cormac McCarthy ripetutamente consultano nella loro disperata peregrinazione post-apocalittica,
conservandola quasi come un oracolo, vestigia di un ordine ormai incomprensibile. Si tratta di una mappa



stradale di una compagnia petrolifera, completamente lacera, una volta tenuta insieme con lo scotch, ora
costituita da foglietti separati, segnati con un numero a matita per ricomporli all’occorrenza. Utile un tempo
per ubicare i posti di rifornimento, i distributori di benzina, le aree di sosta, per coadiuvare nei loro
spostamenti i mezzi a motore, il suo valore risulta alquanto limitato per due pedoni post-apocalittici. Le
strade ci sono ancora, difficile sradicarle, ma tutto il mondo attorno, annullato da una misteriosa, inspiegata
apocalisse, non combacia più con il valore simbolico predicato dalla carta. Ironicamente, quella mappa, che
simboleggiava l’orgoglio della politica petrolifera americana (come le carte rinascimentali celebravano le
ricchezze del proto-colonialismo), che esaltava topograficamente il dio combustibile, non ha quasi più senso
in un mondo di cenere, anzi è uno specchio del disorientamento e della disperazione.

 



Carta stradale della Esso (New York, 1949). 

 

Dicono che James Joyce fosse ossessionato dalle scrupolose carte dell’ Ordnance Survey l’Istituto
cartografico britannico, in particolare quelle relative all’Irlanda. Di certo, ne fece largo uso scrivendo l’Ulisse
. Il fatto non è privo di ironia e mostra l’ambiguo charme della carta: uno scrittore irlandese che ricorre al
lavoro di cartografi e agrimensori imperiali. Quella di Joyce, tuttavia, diviene una contro-cartografia, che
confonde e annulla l’ordine della mappa ufficiale in un caleidoscopio di figure e prospettive. 

Anche Herman Melville amava le carte, in particolare quelle oceaniche. Me lo immagino come in deliquio,
senza il senso del tempo, mentre ammira la serie delle Wind and Current Charts del Luogotenente Matthew
Maury, sopraintendente del National Observatory (e uno dei padri dell’oceanografia americana), lo stesso che
in una circolare del 1851, di qualche mese anteriore alla pubblicazione di Moby-Dick, annunciava la prossima
uscita di una Whale Chart (come nota lo stesso Melville in una delle più curiose note a piè pagina della
letteratura mondiale, cap. 44), una mappa in grado di indicare i percorsi oceanici dei cetacei sulla base dei
resoconti di viaggio e dei diari di bordo delle navi baleniere. Non ci è dato sapere con che animo Melville
attendesse quella carta, suppongo con trepidazione. Quel che è certo è che una carta apparentemente così
specifica, stilata a partire da informazioni tratte da giornali di bordo impregnati di sale e tempeste, non poteva
non entusiasmare l’intelletto di uno scrittore. A noi fornisce un esempio efficace di un altro aspetto del
rapporto tra mappa e testo, per certi versi speculare rispetto all’esempio di Joyce: mentre, nel primo caso, la
carta precedeva il testo, qui sono i testi, i diari di bordo, a produrre la carta. 

 

Un romanzo relativamente recente, La mappa (2015), firmato dal giornalista Vittorio Giacopini, pone la
questione cartografica, la logica che sottende l’elaborazione di una mappa, al centro stesso della vicenda, che
ruota intorno alla sfuggente figura di Serge Victor, un ingegnere-cartografo al seguito della prima campagna
d’Italia di Napoleone Bonaparte, nonché taciuto autore della Carte d’Italie, attribuita a Bacler d’Albe. A
parte il valore intrinseco del romanzo, ricco e appassionante, soprattutto laddove fonde riflessione, pathos e
conoscenza tecnica, questa pubblicazione ci serve ad illuminare retroattivamente una lunga scia di opere che
testimoniano il fascino non solo per la mappa quale prodotto finito, ma anche per i processi di rilevamento,
misurazione, proiezione e riduzione che la determinano. Penso a un libro forse non eccelso, ma assai
godibile, come quello di Daniel Kehlmann, La misura del mondo (Die Vermessung der Welt, 2005) e al suo
predecessore più prossimo, Mason & Dixon (1997) di Thomas Pynchon, un romanzo raffinato e coltissimo
sull’origine della linea di confine che separa il Maryland dalla Pennsylvania e sugli uomini che l’hanno
tracciata, Charles Mason e Jeremiah Dixon, tra il 1763 e il 1767. Penso a Longitudine (Longitude 1995) di
Dava Sobel, un saggio che si legge quasi come un romanzo, sulla figura di John Harrison, un orologiaio che
creò il primo cronometro sufficientemente preciso da poter determinare la longitudine in mare aperto. Penso
all’Isola del giorno prima (1994) di Umberto Eco. Ma penso anche a Calcare (Kalkstein 1848) di Adalbert
Stifter, il cui narratore fa l’agrimensore, proprio come K. ne Il castello (Das Schloß 1922-26) di Kafka –
sebbene le affinità finiscano lì, o quasi, perché se il primo considera la bellezza un prodotto dell’arte della
misurazione, il secondo agrimensore, K., diventerà il paradossale emblema del disorientamento.

 

Di pari passo al viaggio sull’atlante, da bambino amavo cartografare la mia stanza, la mansarda, la sala, il
cortile, la casa presa nel suo complesso. Ne facevo territori di dominio, di conflitto, o di semplice
amministrazione, con passaggi a livello, ponti e confini. Più spesso, trasponevo gli ambienti della casa in
geografie immaginarie, in diverse declinazioni del Far West, dell’Africa nera, di arcipelaghi malesi o
caraibici, di lande brumose, con paludi e castelli arroccati, dal vago sapore medievale. Non di rado, queste
mappe, mentali o tracciate su fogli, divenivano vere e proprie messe in scena, in cui poltrone, sedie, tappeti,
lenzuola e mobili vari si trasformavano in accampamenti, foreste, ponti, montagne, baie, paludi o deserti.
Erano negoziazioni tra un immaginario letterario-televisivo e un incipiente sapere cartografico. Erano, come



avrei capito più tardi, traduzioni di geografie, un tema che ho trattato a fondo nel mio libro più recente (
Translation and Geography, London: Routledge 2016). Erano cartografie di luoghi non mappabili, di città,
isole, vulcani che non stanno in nessun atlante dalla copertina in finta pelle verde, ma che non sono per
questo meno reali; un po’ come Kokovoko, l’immaginaria isola del Pacifico da cui proviene Queequeg: “non
la troverete segnata in nessuna mappa: i luoghi veri non lo sono mai” (Moby-Dick, cap. 12). 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

