DOPPIOZERO

Riposare o essere liberi?

Francesco Bellusci
21 Novembre 2016

Le origini della cultura occidentale affondano nella nascita della filosofia, ma, come ha scritto Giorgio Calli,
le origini dellafilosofiarestano misteriose. Ora, per gettarvi unaluce, s pud certamente continuare a
esplorare la cesura storica che separa il logos dal mito; il pensiero razionale, astratto, discorsivo, che connota
la pratica filosofica, dalla sapienza mistica, divinatoria e misterica, a sfondo religioso, nella Grecia che va
dall’ VIl a V secolo avanti Cristo. Come fa, d’ atronde, lo stesso Colli che individual’ anello di
congiunzione trai due momenti nella soluzione dell’ enigma della conoscenza, che avviene prima attraverso
lamediazione degli oracoli divini, poi attraverso I’ agonismo solo umano e secolarizzato dell’ arte della
discussione (G. Colli, La nascita della filosofia). In aternativa, atteso che lafilosofia non nasce filosofica,
per risalire al senso e a momento che precedono la sua evoluzione in una disciplina, prima ancora che
divenga“accademica’ gia con Platone, Aristotele e poi con le scuole ellenistiche, si potrebbe percorrere la
strada che la congiunge, ad Atene, in una specie di parto gemellare, con la democrazia, e tentare uno scavo
filologico e archeologico di quel philosophoumen, strettamente connesso a philokal oumen, menzionato da
Pericle in un celebre passo della sua Orazione funebre, pronunciata per commemorare i primi caduti nella
guerra contro Sparta, riportata da Tucidide nella Guerra del Peloponneso: “Noi Ateniesi, amiamo il bello (
philokaloumen) senza stravaganza e amiamo il sapere (philosophoumen) senza mollezza’.

E la strada che hanno battuto, per esempio, Cornelius Castoriadis, in un seminario all’ Ecole des hautes études
en sciences sociales di Parigi, tenuto nel 1983-'84 (La cité et leslois. Ce qui fait la Gréce 2) e, piu di recente,
Massimo Cacciari (Filologia e filosofia). Chiedendosi: tutti cultori d’ arte e tutti filosofi, allora, nell’ Atene del
V secolo a.c.? Chiaramente no.

In un discorso dall’ intonazione sicuramente performativa e ideol ogica, teso a distinguere e giustificare la
superiorita del modello di Atene rispetto aquello dei nemici, Pericle presental’ amore per il bello e per la
saggezza come modi di vitadel cittadino democratico ateniese. Per questo, Castoriadis ci mette in guardia da
unatraduzione e, conseguentemente, da un’interpretazione troppo “transitiva’ del testo, come se gli Ateniesi
avessero di fronte a sé esteriormente le cose belle, da agognare, custodire e contemplare, e il sapere, da
apprendere o acquistare da esperti. L’ endiadi philokal oumen/philosophoumen va intesa come una coppia di
“verbi di stato”, di due“stati d’animo” degli Ateniesi: “Pericle non dice: noi amiamo la saggezza, noi
amiamo la bellezza perché cio rendei cittadini migliori. Dice: noi le pratichiamo, il nostro modo di essere.
Essere Atenies significa‘filosofare’ e ‘filocalare’”.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/riposare-o-essere-liberi
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci
http://www.adelphi.it/libro/9788845901812
http://www.seuil.com/ouvrage/la-cite-et-les-lois-ce-qui-fait-la-grece-cornelius-castoriadis/9782020971416
http://146.185.162.243/8869230236/filologia-e-filosofia.pdf

Ph Murray Fredericks.

Ed entrambe |e pratiche sono costitutive della responsabilita e della cura per il bene pubblico, che sono
chiamati a dimostrare quotidianamente, all’infuori delle quali un cittadino non e considerato “tranquillo”, ma
“inutile”, come aggiunge Pericle. |l filosofare “senza mollezza (aneu malakias)” si chiarisce con i passi
successivi, in opposizione allaprassi del generali spartani che soppesano i pro ei contro e danno gli ordini a
soldati in attesa di riceverli. Per converso, gli Ateniesi non delegano anessuno la curadi riflettere sulle azioni
daintraprendere e, soprattutto, la pratica di riflettere, discutere le alternative, non inficialarapiditadelle
decisioni elo slancio adarvi corso e, quindi, non genera mollezza e debolezza. La philosophia di Pericle-
Tucidide coniuga strettamente dire e fare, teoria e prassi, lontana dal primato che sara assegnato da Platone e
Aristotele a bios theorétikos.

Anche per Cacciari, nel definire philosophountes, amanti della sapienza, i cittadini della democrazia ateniese,
Pericle rimanda a significato originario di sophia, e cioe: abilita, saper fare, proprio dei primi “sapienti”,
legislatori (nomoteti) dellacitta. | cittadini ateniesi, ciascuno nel suo lavoro, agiscono in vistadel proprio
ergon, del proprio prodotto, in modo che sia kalon, cioé compiuto, durevole, funzionale, adeguato a
contribuire effettivamente e saldamente a bene comune della polis. E lo fanno non in modo meramente
tecnico o in ossequio allatradizione, ma giustificando col logos e rendendo conto del proprio fare. Soloin
guanto philokal ountes e philosophountes, i membri di una polis traggono dalla compartecipazione
consapevole ed attivaa bene comune la legittimazione alla condivisione collettiva del potere politico, del
kratos, e fondano cosi una comunita pienamente democratica.



Pericle.

La*“disciplinarizzazione” dellafilosofia, la sua graduale conversione in filosofia-episteme, prende e mosse,
sin dai presocratici, allora, dallatematizzazione di quel logos immanente e comune a tutte le singole sophiai
dellacitta, per mostrarne laloro interconnessione e concretezza (e non “ astrattezza’, separatezza, per dirla
hegelianamente) nel tessuto e nell’ ethos della vita comunitaria, ma anche I’ analogia e contiguita con la
potenza creatrice della natura, della physis. E se, daun lato, ¢’ e’ eco di queste etimologie originarie nel
Smposio di Platone, quando s parladi “procreazione nel bello” acui Eros spinge gli uomini, cercando gloria
e immortalita nelle opere, leggi e istituzioni, fino ad arrivare all’'impresa della conoscenza del bene; dall’ atro
lato, & proprio all’ideale democratico pericleo-tucidideo dell’ Orazione funebre, giudicato irrealizzabile, che
fadacontraltare, “realistico” e non “utopistico” quindi, lakallipolis, la“cittaideal€e” di Platone, tripartita
secondo il modello indoeuropeo, nelle classi di produttori, guerrieri, filosofi-intellettuali, tra cui solo

al’ ultima, un’ dliteristrettailluminata, € riservato il monopolio del potere politico e il compito di guidarei
membri delle altri classi, mediante i nomoi, |’ educazione e la persuasione morale, senzai quali non
saprebbero rendere kalon il loro lavoro, giuste le loro vite, finalizzandole cosi a bene comune dellacitta.

Se Cacciari C'invita a pensare a quanta eco ci siaancoraoggi del significato originario di filosofia, potremmo
dire che lafilosofiaforse continua ad essere ancora e soprattutto un saper fare e un saper essere. Quindi, non
tanto una scienza prima né tantomeno una “ scienza’, ala stregua delle scienze empiriche, ma un sapere che,
ammettendo socraticamente |a sua dottaignoranza, si pone come un saper discutere e liberare, nello stesso
tempo, lerisorse dell’ agire-creare (prattein-poiein) umano, ovvero il nostro interrogarci su qualcosaeil
nostro farne permanentemente I’ oggetto dello sforzo di rappresentazione, del desiderio, di un investimento
affettivo positivo. Le risorse immaginative che si sprigionano, appunto, nel “filocalare” e nel “filosofare”. E
laliberta che concede ed esige la democrazia a ciascuno, con il suo diritto-dovere ala partecipazione al
potere e alle sorti collettive, coincide proprio con laliberazione di queste risorse creative, perché come scrive
Tucidide: “Bisogna scegliere: riposare 0 essere liberi”.




Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

