DOPPIOZERO

Scalia. Cultura come conver sazione ininterrotta

Massimo Raffaeli
19 Novembre 2016

Amava definirsi, con uno dei suoi mille jeu de mots, un “logofilo” piuttosto che un filologo o un filosofo,
perché pensare e dire erano per lui, e da sempre, una cosa sola. Gianni Scalia, mancato a Bolognalo scorso 6
novembre all’ eta di 88 anni, era un ingegno socratico, generoso fino alla prodigalita, I’ ideale compagno di
viadi coloro che aveva eletto, e unavolta per tutte, suoi fraterni interlocutori. Precoce studioso della
tradizione illuminista, di De Sanctis e Gramsci, socialistadi sinistrail cui marxismo era venato di mille
inquietudini, nellarivista“Officind’, giaa meta degli anni 50, aveva avviato il sodalizio con il poeta
Roberto Roversi e con Pier Paolo Pasolini cui avrebbe dedicato primaun libro di straordinaria compattezza,
La mania della verita (1978), e poi una costante amorevole attenzione. | due decenni dell’ antagonismo, frai
'60 ei 70, sono quelli in cui si precisalo stile (denso, irto, mai placato) di Scaliael’ originalitadi uno
sguardo, che per il tramite della letteratura, interrogalo stato di cose presenti o i destini generali, come i
chiamava Franco Fortini, suo sodale/antagonista el ettivo: innumerevoli le sue collaborazioni a quotidiani e
periodici, rare mamemorabili le raccolte nei volumi a stampa, da Critica, |etteratura, ideologia (1968), a De
Anarchia (1978) e Sgnor Capitale e Sgnora Letteratura (1980). Gli anni * 80, alla maniera di una svolta, s
inaugurano con lafondazione dellarivista“In formadi parole” che avrebbe diretto fino al 2014, nel segno
dell' attenzione ala poesia e della corrispettiva disamina dell' eta della tecnica, teste Martin Heidegger ma
anche Edmond Jabés (come haricordato Antonio Prete nel suo denso necrologio uscito su “il manifesto”
dello scorso 8 novembre).

Proprio i decenni di militanza letteraria e politica e poi di riflessione sul pensiero/poesia davano ala
conversazione di Scalia unaricchezza particolare, si potrebbe dire lairrorassero di apologhi, di pagine
esemplari, di ritratti stenografati a memoria e, ancora unavolta, di invenzioni socratiche: infatti Scalia citava
volentieri laletteradi Platone dove si dice di “agrapha dogmata’, le verita non scritte che, se scritte, non
sarebbero piu tali. Con i suoi interlocutori, anchei piti occasionali, si mostrava disponibile ma sospettava
tuttaviai massimi sistemi e se ad esempio gli si chiedeva degli intellettuali, e cioe di chi sono e di che cosa
fanno in questa societa, lui alzava gli occhi con un lampo di ironia per rivolgerli a quadro appeso nel suo
studio di via Castiglione, a Bologna, unariproduzione del celeberrimo Chisciotte di Pablo Picasso, pochi
tratti di pennarello che sembrano accecare, in controluce, il personaggio primordiale della modernita. Muove
giusto dal Chisciotte I’ intervista che segue, finorainedita, rilasciata nella primaveradel 2010 in occasione
dell’ uscitadi un suo libretto di conversazioni, Accademico di nessuna accademia (Marietti), a curadi
Valentino Fossati e Guido Monti.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/scalia-cultura-come-conversazione-ininterrotta
https://test.doppiozero.com/massimo-raffaeli

Ph Ferdinando Scianna.

*k*

Don Chisciotte € un intellettual e?

Dostoevskij diceva che Don Chisciotte ci ricorda continuamente la tragedia della vita. E lafigura
antropologica dell’ umanita, siamo tutti dei potenziali Don Chisciotte, solo che quelli di oggi non sono eroici
ma fallimentari. Don Chisciotte non fallisce, perché muore guando muore insieme a lui quello che ha
impersonato.

Ma ne esistono ancora, di intellettuali, in senso proprio?

Gli intellettuali sono le persone intelligenti. Cosa vuol direintelligenti? Vuol dire capaci di intus legere,
“leggere dentro”, una cosa che pero si fa segretamente, nel segreto della propria coscienza. Invece gli
intellettuali oggi sono impersonati, se cosi posso dire, nel giornalismo e nellatelevisione, in cio che s




potrebbe chiamare, ma non si dovrebbe chiamare, “culturamediatica’. | cosiddetti intellettuali ora sono Ii.
Per noi, gli intellettuali passavano attraverso lafiliazione linguistica dell’ Illuminismo fino a Gramsci, che ha
scritto cose straordinarie mali havisti come unafunzione sociale e, in definitiva, politica, proprio come
intellettuali-politici al’interno di un Partito: cosi si perde laradice della parola che, infatti, e totalmente
sfigurata. Non € possibile nemmeno discriminare traruolo e funzione degli intellettuali, come faceva Franco
Fortini, perché nella societa contemporanea ruolo e funzione sono indistinguibili, perché chi ha un ruolo ha
unafunzione e viceversa, il che vuol dire che acio che si fa e sempre attribuito un potere. Ma puo esistere un
“potere” dell’intelligenza? Un vecchio illuminista potrebbe parlare di un potere della Ragione, ma si
dovrebbe sempre distinguere fraragione e intelligenza: laragione e un concetto astratto, I’intellettuale € una
persona che mette in questione |a propria soggettivita. Cosi la penso io, che non faccio mai le cose da solo,
compresi i libri che scrivo, perchéI’intelligenza di cui stiamo parlando non & un dato a priori masi da
attraverso la conversazione, anzi la cultura € conversazione, una conversazione ininterrotta. Latelevisione, la
ciberneticain generale, I’ hanno semplicemente abolita, sostituita.

Ma é possibile cambiare il mondo, come vuole un’ antica aspirazione degli intell ettuali?

No, non & possibile. Che cosavuol dire cambiare il mondo? E una domanda senza senso, & un errore
filosofico, una concezione totalmente ideol ogica, perché il mondo e per definizione cio che . [ mondo é
essere, altra cosa e la volonta umana, cioé un ente come sono gli uomini o gli animali. Il mondo non é
pensare |’ essere perché |’ essere, dice il mio ultimo maestro, Martin Heidegger, s mostra e si nasconde. Gli
uomini non potranno mai dire che cos € I’ essere, mentre tutte le ideologie, che poi diventano delle pratiche o
delle politiche, presumono di sapere che cos € il mondo e persino di poterlo cambiare. Ma sarebbe come
presumere di poter cambiare |’ essere...

Nel percorso che I’ ha condotta a questa considerazione ci sono delle letture decisive?

Ho letto molti libri e continuo aleggerne anche se certe volte ho |a sottile consapevol ezza che non dovrei
farlo perché tanti libri sono inessenziali, sono cioe dei semplici prodotti dell’industria culturale. Magli
antichi dicevano tolle et lege, “apri eleggi”, quindi qualsiasi libro aperto puo insegnare qualcosa. A questa
domanda mi e comunque difficile rispondere perché dei libri che ho letto tendo aricordare, non so seriesco a
dirlo chiaramente, quelli che mi hanno fatto leggere altri libri. Non dico i libri *“buoni”, che non so cosa
siano, mai “grandi” libri sono appunto quelli che ti fanno pensare ad altre cose rispetto a quelle che stai
leggendo: percio i grandi libri sono libri enigmatici, e penso alla Divina Commedia, a Shakespeare,
ovviamente a Don Chisciotte. Da ragazzo non me ne rendevo ancora conto, ma gia mi succedeva qualcosa
del genere. Negli anni della guerra sono sfollato in Trentino, dalle parti di Cles, tutto il tempo eramio,
leggevo i capolavori del romanzo francese (Flaubert, Stendhal soprattutto, I| Rosso eil Nero e La Certosa di
Parma) maanche gli italiani del primo Novecento, specialmente i poeti ei prosatori della“Voce’, unarivista
di cui avrei curato, adecenni di distanza, un' antologia per Einaudi. E poi, naturalmente, leggevoi classici
latini e greci per preparare la maturitada privatistaa liceo “Tito Livio” di Padova: infatti mi e rimastala
passione per le Lettere di Platone, che ogni tanto mi accade di rileggere e meditare. Ma per spiegarmi cito un
episodio di Montaigne, che aveva un grande amico, Etienne de la Boétie, uno spirito anarchico che aveva
scritto un libro poi tradotto in italiano con Discorso sulla servitu volontaria main realtaintitolato Contre
I’Un, “Contro I’Uno”, un titolo stupendo che poteva significare il potere, lafama, laricchezza, il re,
I"imperatore: achi o accusava di questa amicizia pericolosa, Montaigne rispondeva " Si, ano molto Etienne
de LaBoétie, perchélui elui e perchéio sonoio". L’amicizia, I’amore, non sono dungue |’ unificazione mail



riconoscimento dell' alterita: questo credo abbia molto a che fare con la cultura come conversazione e con il
paradosso dei grandi libri che fanno leggere altri libri.

Nei tempi piu recenti, la sua attenzione € attirata soprattutto dalla poesia, anzi da un pensare tramite la
poesia dove s incontrano Martin Heidegger e un suo amico di sempre, Pier Paolo Pasalini...

L’amicizia, lasimpatia umanadi Pasolini, derivava dalla sua umilta. Ricordo che unavolta eravenuto a
Bologna per unariunione redazionale di “ Officina” e per tutta la notte, mentre passeggiavamo sotto i portici,
mi ha parlato di sé, della sua disperazione. Mala sua non era una disperazione biografica o sessuale, lasua
era proprio una disperazione ontologica, questo eil punto. Mi dicevadi non “capire” Heidegger, tuttaviala
sua era unadisperazione dell’ essere e non dellavitadi ogni giorno. La disperazione dell’ essere € quella

dell’ essere nati, del continuare avivere e portare il peso dellanascita. Laforzaintellettuale, laforza
dell’intelligenza di Pasolini, & questa disperazione di essere nato. E una disperazione che non ti fa suicidare
ma, paradossalmente, ti favivere. O ti fa pensare le cose che lui ha pensato, e che ha scritto.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




