
 

Immagini dappertutto 
Vanni Codeluppi
14 Marzo 2017

 

Il 15/16 marzo a Torino due giorni di incontri sul tema delle immagini e della violenza: come dobbiamo e
vogliamo rapportarci a tutte queste immagini che pervadono e ossessionano la societa? occidentale? Che
effetto ha il predominio dell’immagine sulla costruzione e tradizione del nostro canone culturale? E?
possibile formulare un’etica dell’immagine per il XXI secolo? Doppiozero riprende qui un contributo di
Vanni Codeluppi per contribuire a costruire un dibattito attorno al tema, urgente e fondamentale.

 

L’immagine ha una storia molto lunga alle spalle, in quanto è nata probabilmente con gli esseri umani. Con
la capacità cioè di questi di estrarre dalla realtà che li circonda e di trasformare in simboli gli elementi
presenti nell’ambiente di vita. Una capacità che era già presente dunque nei primitivi disegni che venivano
tracciati sulle rocce presenti all’interno delle grotte. Disegni che, secondo alcune recenti scoperte fatte dagli
archeologi, risalgono a circa 77.000 anni fa. 

Ma l’immagine non opera soltanto dando vita a una riproduzione della realtà. Può presentare infatti anche
qualcosa che è estremamente dissimile da questa. Qualcosa che appartiene solamente al mondo del visivo.
D’altronde, va considerato che, come ha sostenuto lo storico dell’arte Michel Melot nel suo Breve storia
dell’immagine (Pagine d’Arte), «Ogni immagine, anche la più realistica, porta in sé una parte di
immaginario, quella che le conferisce il suo autore ma anche quella conferitale da ognuno degli spettatori». 

 

Un’immagine è particolarmente efficace quando contiene all’interno di sé un concetto. Quando ha il compito
di tradurre efficacemente con le specificità del linguaggio visivo una chiara idea di comunicazione. In questo
caso le parole diventano decisamente superflue. L’immagine, infatti, è in grado di raccontare autonomamente
delle storie coinvolgenti. In apparenza, sembra non poter sviluppare la narrazione nel tempo, bloccata com’è
nell’istante immobile dello scatto fotografico. In realtà, l’istante fissato dall’immagine può essere una storia
condensata, un momento proveniente da un flusso narrativo più ampio che il fruitore viene indotto a
ricostruire mentalmente. Un momento che può racchiudere in sé delle grandi emozioni e scatenare delle
altrettanto grandi passioni. 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/immagini-dappertutto
https://test.doppiozero.com/vanni-codeluppi
https://test.doppiozero.com/materiali/unetica-dellimmagine-nel-xxi-secolo


 

Ph Frank Horvat.

 

Il semiologo Roland Barthes, negli anni Sessanta, ha affermato più volte che noi viviamo in una «civiltà della
scrittura», perché la nostra interpretazione del linguaggio visivo ha sempre bisogno di parole, come
didascalia o in altre forme. Nei messaggi pubblicitari, ad esempio, l’interpretazione dell’immagine ha
bisogno dell’headline o della bodycopy, che attribuiscono un senso al visual. Forse, all’epoca di Barthes tutto
ciò era pienamente condivisibile, ma è il caso di chiedersi se oggi lo sia ancora. C’è infatti chi, a cominciare
da Umberto Eco, ha scritto che viviamo più che mai in una civiltà della scrittura, perché il personal computer,
anziché fare scomparire come sembrava il testo verbale dentro il suo schermo, ha stimolato le persone a
scrivere in misura ancora maggiore. E si può dire naturalmente lo stesso dello smarphone. Tutto ciò però non
comporta che il ruolo delle immagini si sia indebolito. Al contrario, l’immagine oggi è spesso in grado di
parlare anche senza il sostegno del testo verbale. Se no, perché la pubblicità avrebbe progressivamente
ridotto in questi ultimi anni il ruolo del linguaggio verbale sino quasi a farlo scomparire? 

 

Probabilmente ciò sta avvenendo perché la natura delle immagini si sta progressivamente modificando. Forse
dunque ha ragione il filosofo Vilém Flusser, il quale ha sostenuto nel volume Immagini (Fazi Editore) che è
in atto un passaggio dalle «immagini tradizionali» alle «immagini tecniche», che sono fotografie, film, video,
schermi, televisori, monitor di computer. Le prime sono «visioni di oggetti», le seconde «computazioni di
concetti». Queste possono per molti versi ricordare le immagini tradizionali, ma sono profondamente
differenti da esse, perché «si fondano sui testi, sono prodotte a partire da quest’ultimi e non rappresentano



delle autentiche superfici, ma dei mosaici composti da elementi puntuali». 

Va considerato inoltre che per Flusser le immagini tradizionali erano per gli esseri umani delle
rappresentazioni che essi potevano solamente guardare e comprendere. Non avevano la capacità di
intervenire su di esse, ma avevano invece la possibilità di subire il fascino dell’intensa forza espressiva
derivante dalla loro natura magica. Le immagini tecniche invece, essendo basate su dei concetti ed essendo
prive di dimensione, possono essere liberamente quantificate, contate e soprattutto manipolate per
raggiungere differenti finalità. 

 

Ma oggi le immagini possono essere soprattutto moltiplicate. Tutti gli individui ne producono in
continuazione, con il risultato che siamo attualmente immersi in quel gigantesco e ricco universo di immagini
che il filosofo Régis Debray ha denominato qualche anno fa «videosfera» all’interno del volume Vita e morte
dell’immagine (Il Castoro). Le immagini ci assillano da ogni parte e riproducono tutti i fatti e i gesti relativi
agli esseri umani. Esse sono però troppo numerose per poter essere adeguatamente conservate e dunque
vengono istantaneamente consumate. Forse è anche per questo che lo stesso Debray ha scritto che «Quel che
ci fa vedere il mondo è anche quel che ci acceca, impedendoci di vederlo, di vedere la nostra “ideologia”».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

