
 

L’eredità junghiana come individuazione 
Moreno Montanari
15 Dicembre 2016

“Questa, dunque è la mia strada; qual è la vostra? Così rispondevo a coloro che mi da me vogliono sapere la
strada. Questa strada infatti non esiste!”

“Voi non avevate ancora trovato voi stessi: quand'ecco che trovaste me. Così fanno tutti i credenti; perciò
ogni credenza è così poco importante. Ora io vi ordino di dimenticare me e di trovare voi stessi, e solo
quando voi mi avrete rinnegato tornerò da voi.

F. Nietzsche, Così parlò Zarathustra.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/leredita-junghiana-come-individuazione
https://test.doppiozero.com/moreno-montanari




F. Nietzsche.

 

 

Vietato imitare. Il titolo del primo capitolo del libro nel quale Romano Màdera traccia la sua personalissima
maniera di raccogliere l’eredità terapeutico-culturale dell’opera junghiana ci conduce immediatamente al
cuore del problema: l'unico modo per restare fedeli all'insegnamento di un maestro che amava dire che grazie
a Dio non era junghiano, è rigettare ogni tentazione di assumerlo a modello da imitare. Per raccoglierne
davvero l'eredità occorre, scrive Màdera, "abbandonare la via dell'imitazione a favore di quella
dell'individuazione". È lo stesso Jung, del resto, a suggerirci di muoverci in questa direzione quando, in 
Ricordi, sogni e riflessioni, prende le distanze dal convenzionale modo d'intendere l'imitatio Christi:

"Cristo è l'esemplare che vive in ogni cristiano come sua personalità totale. Ma il corso della storia portò alla 
imitatio Christi, con la quale l'individuo non segue il proprio fatale cammino verso l'interezza, ma cerca di
imitare la via seguita da Cristo. Anche in oriente lo sviluppo storico portò a una devota imitatio del Buddha, e
questi divenne un modello da imitare: con ciò la sua idea perdette di forza, così come l'imitatio Christi fu
foriera di una fatale stasi nell'evoluzione dell'idea cristiana."

 



 

Nel Libro rosso Jung – tracciando forse una sorta di inconsapevole double bind – chiarisce che un simile
atteggiamento vale anche per il suo insegnamento:

"La mia via non è la vostra via, dunque non posso insegnarvi nulla. (...) In noi è la via, la verità e la vita. Guai
a coloro che vivono seguendo dei modelli! La vita non è con loro. Se voi vivete seguendo un modello, allora
vivrete la vita del modello, ma chi dovrebbe vivere la vostra vita, se non voi stessi? (...) Cercate la via? Vi
metto in guardia dall'imboccare la mia strada. Per voi può essere quella sbagliata."



Chiunque voglia muoversi in consonanza con l’esperienza junghiana e provare a tesaurizzarne l’esperienza è
chiamato al paradossale compito di "universalizzare l'esperienza individuale e individualizzare il lascito
universale", in osservanza al motto programmatico junghiano per il quale “il metodo è l’analista”.

 

Come dimostra l'epigrafe che ho scelto di porre in apertura, a una simile conclusione era arrivato anche
Nietzsche, che tuttavia non aveva il difficile compito di dare vita a una sua scuola non solo di pensiero ma
anche di pratica terapeutica. La citazione non intende dunque sminuire l'originalità della proposta junghiana
ma riconoscerla, come invita a fare Màdera, come figlia dello "spirito del tempo", di cui Nietzsche era stato
precursore. 

 

"Jung può solo intuire come un rabdomante la corrente che scorre sotto la superficie, non ha né la mentalità
né le competenze, per afferrare in modo più complesso e articolato la trasformazione della costellazione di
civiltà e della configurazione culturale. (...). Le sue doti intuitive sprigionano però folgorazioni che
illuminano a giorno il passaggio dell'epoca. qui sta la pregnanza del suo appello a dismettere imitazione e
modelli esemplari."

 



Romano Madera.



 

Intuizioni, come abbiamo visto, particolarmente presenti nel Libro rosso nel quale, secondo Màdera, Jung
sperimenta e tesaurizza “l’unione tra biografia e teoria”, realizzando un’alchemica “opera al rosso” che
“rimette in questione del suo sapere scientifico e psichiatrico, le linee della psicoanalisi fino ad allora
seguita”, affronta – anche grazie all’elaborazione della pratica dell’immaginazione attiva – “l’irrisolta partita
dell’esperienza religiosa”, si confronta “con i fantasmi della sua famiglia di pastori protestanti” e si lancia in
un vero e proprio “corpo a corpo con Nietzsche”. 

Il tema centrale è infatti “la morte di Dio” e la risposta di Jung al celebre annuncio nietzschiano. Il suo
convincimento è che, anziché sentenziare che "Dio è morto, sarebbe più giusto dire che Egli si è svestito
dell'effige che gli avevano conferita", per cui "non sarà più ritrovato laddove il suo corpo venne deposto" ma
dovrà essere ricercato altrove e in altre forme, come "Dio che sta tra le cose, il mediatore della vita, la via, il
ponte, il passaggio", quasi un'anticipazione, commenta Màdera, della "struttura che connette" che sarà
teorizzata da Bateson. 

 

Ma questa risposta, aspetto assolutamente saliente, non viene elaborata a livello razionale ma piuttosto
ricavata mitobiograficamente. Nel Libro rosso Jung si chiede infatti: "qual è il tuo mito? non vivi più nel
mito cristiano, ma in quale mito dunque vivi?". L'iniziale incapacità di offrire una risposta a questa domanda
spalanca a Jung, come prima di lui a Nietzsche, le porte al più inquietante degli ospiti: il nichilismo. Un
segno dello spirito del tempo. Secondo Màdera, la nietzschiana morte di Dio, la presa d’atto di non vivere più
nella narrazione originata dal suo mito, simboleggia la fine del patriarcato che Jung, designato "principe
ereditario" dal padre simbolico Freud, vive, dapprima solo inconsapevolmente, in prima persona ma di cui è
anche una testimonianza l'assassinio dell'arciduca Francesco Ferdinando II, principe ereditario dell'impero
austro-ungarico, che apre le porte alla Grande guerra.

Una guerra simile, sul piano simbolico, a quella interiore nella quale sprofonda lo psicoanalista svizzero e
della quale il Libro rosso ci fornisce un'ampia testimonianza. In esso, osserva Màdera, "il nesso tra la
dimensione collettiva e individuale è quindi strettissimo: le figure del dramma personale sono prese dalla
storia culturale, il conflitto interiore si specchia nella guerra esterna e viceversa".

 



Carl G. Jung.

 

"Gli uomini – scrive Jung – impazziscono perché non sanno che il conflitto è dentro di loro, e ciascuno
addossa il torto all'altro. Se una metà del mondo è in torto, allora è in torto – per metà – ogni essere umano".
Differentemente da Nietzsche, Jung impara a fare i conti con la propria Ombra, attraverso una
riappropriazione delle sue proiezioni e una compassionevole, anziché superominica, accettazione dei propri
limiti, trovando una soluzione al suo personale travaglio e offrendo al contempo la possibilità di "una sorta di
clinica del mondo". 

Nascono qui la crescente centralità del simbolo (ciò che mette insieme) e del processo di individuazione (la
realizzazione di una condizione indivisa) in Jung. Ma la tesi per la quale ogni esistenza e una teoria ruotano
attorno a un particolare mitologema che ne costiuisce il seme e la circonferenza non è junghiana, costituisce
piuttosto il principale lascito di Ernst Bernhard, autore che Màdera indica come biograficamente decisivo per
il proprio avvicinamento all’esperienza dell’analisi junghiana. 

 

"Forse a me serviva Bernhard per provare a fondo un'esperienza junghiana senza troppi pregiudizi. Il salto
dall'impegno politico – e dai ancor più radicati, per quanto allora tracurati, sentimenti religiosi – alla temperie
del medico svizzero, blandamente liberale, ovviamente anticomunista, classicamente borghese in alcuni
aspetti del suo modo di vivere, mi urtavano non poco." 

Bernhard invece era un ebreo tedesco, socialista sionista, finito nei campi di concetramento fascisti, tra l'altro
a Ferramonti, in Calabria, terra per ragioni biografiche cara a Màdera, e si prestava dunque bene a fungere da
figura ponte per facilitare l'avvicinamento ad un mondo, quello della psicologia del profondo, che all'epoca
Màdera viveva con più di qualche reticenza. Ma a fargli scegliere Bernhard e a spingerlo ad andare in analisi



da un suo diretto allievo – Paolo Aite – era stato innanzitutto il titolo dell'unico libro riconducibile allo
psicoanalista tedesco: Mitobiografia. In quella formula Màdera scorgeva la possibilità, già intuita
autonomamente e trattata filosoficamente, di guardare alla "biografia come ad un punto di incidenza
cosmico-storica". Ma, prosegue, "il titolo di Bernhard prometteva un altro scatto, qualcosa che disturbava da
sempre ogni indagine razionale, il fondo oscuro del mito innestato nel vivo del biografico, senza troppi
schemi e prevenzioni nei confronti dell'inevitabile racconto che in noi mescola, inestricabilmente, gli specchi
dell'io ai suoi ideali e alla vita sottostante dell'inaccettabile, dello sgradevole, del rimosso e dell'incompreso.
Il continente inconscio." 

 





 

In Bernhard Màdera trova anche riferimenti al taoismo, al buddhismo e all’ebraismo che gli fanno
intravedere la possibilità di dare ospitalità, anche nella stanza d’analisi, ai temi e agli aspetti propri di quella
che poi, sulla scia di Besret, chiamerà una “spiritualità laica” che “non sia dogmatica, non si appelli a
nessuna rivelazione che pretenda di imporsi come l'unica via di passaggio verso la pienezza (…) una
spiritualità che raggiunge così ciò che è alla radice delle diverse tradizioni, non in ciò che hanno di più
specifico, ma al contrario in ciò che la loro specificità traduce di più universale”. 

 

Ernst Bernhard. 

 



Spiritualità laica, filosofia come esercizio di espansione nella vita quotidiana della ricerca di senso e analisi
come clinica del processo di individuazione sono “i tre segmenti”, che compongono la personale maniera
nella quale Màdera ha inteso “abbandonare Jung per rilanciarne l’insegnamento”. Un’idea dalla quale, dieci
anni fa, è nata Philo, la scuola di pratiche filosofiche che forma alla professione dell’analisi biografica ad
orientamento filosofico (abof) e dalla cui costola ha preso quest’anno vita Mitobiografica. Scuola del
mestiere di vivere . Ad esse è dedicato l’ultimo capitolo di questa appassionata ed appassionante
testimonianza sulla possibile eredità in senso individuativo dell’insegnamento junghiano particolarmente
preziosa in questo tempo nel quale “la trasmissione del lascito culturale delle generazioni precedenti è
diventata stentata, incerta, a volte impossibile, inutilizzabile, e il canone, generatore di mille variazioni,
sembra ormai irricevibile.”  

 

Questo articolo è apparso in forma più breve su La Repubblica.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.scuolaphilo.it/philo.html
http://www.scuolaphilo.it/philo.html
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





