DOPPIOZERO

Derrida ela Qabbalah

Giuseppe Zuccarino
18 Dicembre 2016

Che esista uno stretto rapporto fra alcuni aspetti del pensiero di Jacques Derrida e latradizione ebraica é un
fatto ormai assodato, e su questa problematica esistono vari studi d’ assieme. Si trattadi analisi che
andrebbero prolungate, main quest’ occasione ci interessa affrontare un compito pit modesto, ossia proporre
un minimo esercizio di letturain rapporto ad alcuni passi del saggio derridiano La dissémination. Ricordiamo
cheil testo costituisce un’ ampia disamina, assal poco tradizionale, di un’ operaletteraria a sua volta
innovativa, ossia Nombres di Sollers.

In questo romanzo, i numeri non figurano solo nel titolo, ma esercitano anche un ruolo essenziale nella
costruzione del libro. Come haricordato Guido Neri, «Nombres si presenta come un “dispositivo” nettamente
programmato nella sua struttura e nel suo funzionamento. Sono 100 capitoletti, numerati in ordine
progressivo dal principio alafine einoltre in serie successive di 4 (100 einsiemeil quadrato dellasomma 1
+2+ 3+ 4 elasommadei cubi di questi numeri)». Non mancano, nell’ opera, figure geometrico-numeriche
con funzione esplicativa, cosi come — sul versante piu propriamente linguistico — abbonda la presenza di
ideogrammi cinesi. || romanziere richiamaatratti (mediante allusioni o citazioni implicite) pass appartenenti
ad opere di scrittori, pensatori e scienziati, maanche atesti connessi alle varie tradizioni religiose, fra cui
quellaebraica. E proprio aquest’ ultima, e piu in particolare ale dottrine mistiche della Qabbalah, sono
indirizzati certi accenni di Nombres che, nel suo saggio, Derridaindividua, isolae commenta. La
dissémination, infatti, implica a suavolta un gran numero di prelievi testuali, siada Sollers che da dltri, e
molto spesso s tratta di citazioni effettuate senza virgolette e senza indicazione dell’ autore, a conferma del
fatto cheil filosofo intende dar vita a un’ operazione di scritturain certo modo analoga, o parallela, rispetto a
quella compiuta dal narratore.

| riferimenti cabbalistici sono concentrati in una sezione del saggio che ha per titolo La colonne. Infatti, dopo
aver citato vari punti di Nombres nei quali si accennaa colonne d aria, Derridaritiene di potervi scorgerein
filigrana «lacolonna d’ ariainafferrabile dello Zohar [...] e colonne di numeri che sono, anche i, degli alberi
[...]. Cosache, unitaall’ autorita del numero 10 (1 + 2 + 3 + 4), potrebbe [ ...] mettere in scenal’ albero delle
dieci sefirot che corrispondono ai dieci nomi o categorie archetipici. Safar vuol dire contare etalvoltasi
traduce sefirot con numerazioni. L’ albero delle sefirot, tutto inciso, € immerso nell’ En Sof, “radice di tutte le
radici”; e questa struttura puo essere in ogni punto riconosciuta nei Nombres. Sarebbe solo uno dei numerosi
innesti testuali attraverso cui la Qabbalah vi s reimprime».

Proviamo afare un po’ di chiarezza, abeneficio di chi non abbia alcuna familiarita con la mistica ebraica.
Gianel Sefer yesirah (11 libro della formazione), breve testo redatto verso il VI-VII secolo, si dicevadella
divinita che «grandi colonneintaglio nell’ aria inafferrabile». Quanto allo Zohar (Sefer ha-zohar) evocato da
Derrida, e unadelle piu celebri opere cabbalistiche; gli storici ritengono sia stata composta nel X111 secolo in
Spagna da vari autori, il principale dei quali dovrebbe essere MoSeh de Ledn. Vi ritroviamo I'immagine della
colonnad’ aria, o piuttosto di nuvola, che e di origine biblica


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/derrida-e-la-qabbalah
https://test.doppiozero.com/giuseppe-zuccarino




I ! aullia 18N M [ J-'-.r
Tl n : ,-"-'I::_. 4y i
- . i_" ¥ "

h .'l':|||.L-."."lll.‘l'!"r ) 1
¥ e, i Wb i g -~ T
.:.-lpw -'-'F:' "'"*""- 1 5
:l--.lq-—-u #f b e g & B

_g:

- R TR



Quando gli Ebrei si misero in marciaverso il Mar Rosso, fu la divinita ad indicare la strada da seguire: «E
partirono da Succot e si accamparono in Etam a margine del deserto. Jahweh marciava davanti aloro:
duranteil giorno in una colonnadi nube per guidarli nel cammino; durante la notte in una colonna di fuoco
per far loro luce, onde marciare di giorno e di notte». Le due colonne vengono evocate spesso nello Zohar,
siapurein contesti e con intenzioni differenti. Ben pit importante, come dottrina cabbalistica, € quelladelle
dieci sefirot, sulla quale Gershom Scholem ha fornito importanti chiarimenti nelle sue opere, e in particolare
inun libro dacui Derrida, pur senza citarlo, riprende parecchie idee e persino singole espressioni, come
avremo modo di constatare. Scholem spiega che le sefirot sono gia presenti nel Sefer yesirah, dove si parla
appunto di «dieci sefirot senza determinazione». In quel testo, la parola «significai dieci numeri archetipi (da
safar = contare) e cioé le forze fondamentali di tutto I’ essere». In libri mistici successivi, come lo Zohar, le
sefirot vengono invece a configurarsi come atrettante emanazioni dell’ En Sof (I’ infinito), appellativo con cui
i cabbalisti indicano ladivinita. Ai loro occhi, tali emanazioni sono idealmente disposte secondo uno schema
rappresentabile con I'immagine di un albero, radicato nell’ aura luminosa che circondal’ En Sof, oppure in un
nulla che «é asuavoltalasommaelaprimadi tutte le sefirot. Nel simbolo dei cabbalisti € la“radice di tutte
leradici”, di cui sl nutre |’ abero».

Nelle pagine seguenti del suo saggio, Derrida evidenzia altri punti di contatto trail romanzo di Sollersela
mistica ebraica. Egli sostiene che, in Nombres, «la Qabbalah non viene citata a comparire solo atitolo di
aritmosofia o di scienza delle permutazioni letterali (“2.42. ... Triplico il cielo, raddoppio laterraes
appoggio ai numeri”...“3.95. ... La scienza della combinazione delle lettere € la scienza della logica interna
superiore|...]"), macoopera anche a una spiegazione orficadellaterra. [...] Tale spiegazione orfica descrive
pure |’analogo del pleroma, quella specie di spazio originario, di strato pneumatico (tehiru) nel quale si
produce |o tzimtzum, lacrisi in Dio, “drammadi Dio” tramite cui Dio esce da se stesso e si determina. Questa
contrazione in un punto, questo ritrarsi e poi questa uscita fuori di sé a partire dall’ etere originario rinvia,
certo, alamitologiadi “Lurid’». Nel caso specifico, Derridafariferimento al pensiero di uno frai maggiori e
piu originali cabbalisti, Yitzhaq Luria (1534-1572). Piu particolarmente, ad essere chiamatain causa e la
teoria secondo cui, per poter creare |’ universo, Dio hadovuto contrarsi, limitarsi: questa contrazione viene
appunto indicata col termine ebraico di tzimtzum. Pertanto, il cabbalista «pone all’inizio del dramma del
mondo, che tuttavia & un drammadi Dio, non gia un atto di emanazione o simili [...], maun attoin cui egli si
complicaeintrecciain se stesso, s raccogliein sé[...]. Secondo Lurial’ atto dello tzimtzum é I’ unica
garanzia che assicuri |’ esistenza di un processo cosmico in genere, poiché solo il ritrarsi di Dio in se stesso,
che crea da qualche parte uno spazio originario pneumatico (che i cabbalisti chiamano tehiru), consente

I’ esistenza di qualche cosa che non s identifica completamente con Dio nella sua pura essenzialita.

Esaminiamo ancora due estratti dal saggio derridiano, perché vertono su un’immagine che ci sembra
particolarmente significativa. Il primo passo evoca «i fuochi della Torah, fuoco nero e fuoco bianco: il fuoco
bianco, testo scritto in lettere ancorainvisibili, s da daleggere nel fuoco nero della Torah orale che alafine
viene adisegnarvi le consonanti e a punteggiarvi le vocali, “3.43. /... Tragitto del fuoco nero dove mi
bruciavo sul fuoco bianco...”». Il secondo passo, strettamente collegato sul piano tematico, si legge poche
pagine dopo: «Come si sa, esiste tutta un’ interpretazione della spaziatura, della generazione testuale e della
polisemia, attorno alla Torah. La polisemia € la possibilita di una“nuova Torah” che pud uscire dall’ atra
(“Torah usciradame”). “Rabbi Levi Yitzhaq di Berditchev: ‘ Ecco come stanno le cose: il bianco, gli spazi
nel rotolo della Torah provengono anch’ dalle |ettere, ma noi non sappiamo leggerli come facciamo con il
nero delle lettere. Nell’ epoca messianica, Dio rivelerail bianco della Torah, le cui lettere sono per il
momento invisibili per noi, ed & questo cio che |’ espressione ‘nuova Torah' lascia pensare’”. Qui, a
contrario, un testo nuovo sara sempre possibile, poiché il bianco apre la struttura a una trasformazione
indefinitamente disseminatax.



Riguardo all’immagine dei due fuochi, Marc-Alain Ouaknin richiamale parole di Rabbi Shim’on ben Lagish,
vissuto nel 111 secolo: «La Torah cheil Santo, sia benedetto, ha dato a Mose é un fuoco bianco, inciso daun
fuoco nero; essa e di fuoco, incisadal fuoco, data dal fuoco, come e detto: “ Scritta dalla sua mano destra, una
legge di fuoco (Esh Dat) per loro”». Verso il 1200, uno dei primi cabbalisti, Nahmanide (Moseh ben
Nahman), mostra di aver presente quest’ asserzione, e la conferma: «La Torah fu scritta originariamente con
fuoco nero su fuoco bianco». Lo stesso vale per |0 Zohar, dove si legge, con I’ aggiunta di dettagli fantasiosi:
«Disse rabbi Hiyya: Quando le lettere furono incise sulle tavole di pietra, erano visibili su entrambi i lati, da
un lato e dall’ altro. Le tavole di pietradi zaffiro erano state incise ed erano state coperte con fuoco bianco; le
lettere erano di fuoco nero, ed erano incise su entrambi i lati, davanti e dietro. Disse rabbi Abba: Letavole
rimanevano come erano, ma le lettere volavano e si mostravano in due fuochi — fuoco bianco e fuoco nero —
per apparire come un’ unica cosa, destra e sinistra.



B T """l'rl-.u"a'f-'

GIUSEPPE ?'UELJ%HIF\TE}
PROSPEZIONI. =
—FOUCAULT E DERRIDA

.
L %
-.-.-..'I'l..“:'l.
"-l_h ’

S MIMESES | FILOSORE

Primadi procedere oltre, conviene richiamare, come fa Scholem, la «distinzione tradizionale frauna“ Torah
scritta” euna“Torah orale”. La Torah scritta[...] €il testo registrato nel Pentateuco. La Torah orale e tutto
cio che gli studios della Scritturaei saggi hanno detto per spiegare questo corpus scritto». 11 cabbalista
Yitzhaq il Cieco (X11-XI11 secolo) fornisce unaversione misticadi tale distinzione, diversa da quanto ci si
aspetterebbe; e quellaacui si richiama Derrida: «Laforma della Torah scritta e quelladei colori del fuoco
bianco, elaformadellaTorah orale hai colori del fuoco nerox». Scholem elucidalo strano pensiero dicendo
che «I’ organismo igneo della Torah, che brucio davanti a Dio in formadi fuoco nero su fuoco bianco, € ora
interpretato da lui [Yitzhaq il Cieco] nel senso cheil fuoco bianco e la Torah scritta, in cui non compare
ancoralaformadelle lettere, e che riceve invece tale forma, delle consonanti e dei punti vocalici, solo in virtu
del fuoco nero, che &laTorah orale. [...] E un’idea veramente radicale! Quellache noi chiamiamo Torah



scritta a sua volta e gia passata attraverso il mezzo di quella orale, non & pit forma nascosta nellaluce bianca,
ma e uscita dallaluce nera, che determina e delimita.

Altrettanto inventivo si dimostra, secoli dopo, Rabbi Levi Yitzhag di Berditchev (1740-1809), esponente di
rilievo di quella corrente della Qabbalah che € nota col nome di Hassidismo. Le sue parole, riferite da
Derrida, sono decisamente audaci, come chiarisce ancora Scholem: «Egli s meraviglia per I’ interpretazione
midrashicadi Isaia 41.4: “La Torah usciradame” nel senso di “Unanuova Torah usciradame’. Come é
possibile questo, quando un dogma dell’ ebraismo dice che tuttavia non ¢’ é altra Torah fuorché quella che fu
consegnata a Mosg, e che non pud essere sostituita da atre? E addirittura proibito di cambiare una sola
letteral “Male cose stanno cosi, che ancheil bianco, gli spazi vuoti nel rotolo della Torah sono costituiti di
lettere, solo che noi non siamo capaci di leggerle alo stesso modo che leggiamo il nero. Manell’ eta
messianica, Dio riveleraanche le parti bianche della Torah, quelle lettere che per noi, ora, sono diventate
invisibili, ed & questo che s'intende quando si parla della‘nuova Torah’”». Dunque, i bianchi del testo biblico
non sono davvero tali, in quanto contengono gia virtualmente altre parole, anzi una nuova Legge, destinata a
essere rivelata solo dopo I’ arrivo del Messia.

Dato che una caratteristicatipica della spiritualita hassidica consiste nel narrare sempre di nuovo le stesse
storie relative ai maestri (gli tzaddigim) delle varie comunita mistiche, non sorprende il fatto che le frasi di
Levi Yitzhag compaiano regolarmente nelle raccolte di racconti hassidici, alcune delle quali famose, come
guelle di Chajim Bloch e Martin Buber. Del resto anche ad altri maestri di quella corrente della Qabbalah era
familiare I’immagine dei due fuochi: «Rabbi Uri di Strelisk, mentre pregava, vedeva le |ettere scritte in fuoco
nero su un fuoco bianco, come furono date sul monte Sinai —tale eral’impegno con cui s buttava nella
preghiera, daqui il soprannome “I’ ardente” — e usciva dalla preghiera come da un fuoco, ardente e purificato
datutte le scorie delle debolezze, inclinazioni, umori e passioni umane».

Ma veniamo ad autori assai piu vicini, non solo cronologicamente ma anche sul piano del pensiero, a Derrida.
Basti pensare a Maurice Blanchot, che nel saggio conclusivo della suaraccolta L’ entretien infini riprende a
suavoltaladistinzione fra Torah scritta e orale, ed anche il motivo pirico che ci interessa: «E davvero
affascinante il fatto che, in una certatradizione del libro (come ci viene dalle formulazioni dei cabbalisti,
anche se per loro si tratta di accreditare il significato mistico della presenza letterale), la cosiddetta “ Torah
scritta” abbia preceduto la“Torah oral€”, e che quest’ ultima abbia dato luogo piu tardi ala versione redatta
che da sola costituisce il Libro. [...]

Esistono due scritture, unabianca eI’ altra nera, una che rende invisibile I'invisibilita di una fiamma senza
colore, |’ altra che la potenza del fuoco nero rende accessibile in formadi lettere, di caratteri e di articolazioni.
Frale duel’ oraita, che non é tuttavia indipendente, essendo sempre mescolata alla seconda, giacché
stessa e il fuoco nero, la misurata oscurita che limita, delimita e rende visibile ogni luce». La prossimitacon i
passi derridiani € tanto piu singolare in quanto i rispettivi saggi sono apparsi su rivista contemporaneamente,
il che rende improbabile I'influenza dell’ uno sull’ altro. In dialogo diretto con Derrida s pone invece Edmond
Jabés, che in suo testo redatto sotto formadi lettera suggerisce appunto al filosofo che non si e finito di
meditare sull’immagine dei due fuochi: «Ponendomi, a miavolta, |la domanda bruciante: Cos el libro? trovo
(offertaale pit pertinenti, alle piu pressanti interrogazioni) questa risposta, suggerita da un rabbino
cabbalista— che, glielo assicuro, ne sapeva piu di quanto s immagina su quel che oggi chiamiamo scrittura, o
che forse non ne sapeva nulla, preoccupato com’ era soprattutto di simbolismo, ma cosaimporta? — e che,
discostandomi dal suo originario significato mistico, sottopongo letteralmente ala suariflessione: il Libro
sarebbe cio che “éinciso col nero del fuoco sul bianco del fuoco”. Fuoco nero su fuoco bianco.
Consumazione senza fine della pergamena sacra e della pagina profana votate ai segni, come se cio che é



[...] scritto fosse solo un gioco perpetrato dalle fiamme, fuochi di fuochi, “fuochi di parole” dicevalei in una
recente intervista». Jabes allude a un colloquio del 1972 nel quale, a L ucette Finas che lo interrogava
riguardo ai giochi di parole assai frequenti nel suoi testi, Derrida replicava appunto: «Non sono giochi di
parole. Questo non mi hamai interessato. Piuttosto, sono fuochi di parole».

Possiamo oratornare al saggio su Sollers, per evidenziare come, agiudizio di Derrida, seil romanziere
ricorre, framolti altri testi, anche aquelli dei cabbalisti, il fatto di estrarne singole idee 0 espressioni per
innestarle in un flusso di scritturanel quale esse sono chiamate a comparire in modo del tutto fugace ed
anonimo non le lasciaintatte, bensi ne modifica profondamente il senso e lafunzione. Scrive infatti il
filosofo: «Benché mantengain vita questi testi prelevati, il gioco dell’inseminazione — o innesto — ne rovina
il centro egemonico, ne sovverte |’ autorita cosi come I’ unicita. Ridotta alla sua testualita, alla sua plurivocita
numerosa, assol utamente disseminata, la Qabbalah, per esempio, viene restituita a una specie di ateismo, cosa
che —lettain un certo modo, o semplicemente letta— non hamai, senza dubbio, cessato di essere. [...] |
Nombres, gabbalah nella quale gli spazi bianchi saranno sempre riempiti solo provvisoriamente, poiché una
faccia 0 una casella rimarranno sempre vuote, aperte al gioco delle permutazioni, spazi bianchi intravisti
come tali, spaziatura (quasi) pura, per sempre e non nell’ attesa di un compimento messianico».

Leggendo queste righe, si hal’impressione che cio cheiil filosofo asserisce riguardo a Sollers valga anche per
lui stesso. Infatti, il riferimento di Derridaai temi cabbalistici (nutrito soprattutto dallalettura delle opere di
Scholem) varapportato al fatto che alcuni del suoi testi degli anni Sessanta e Settanta teorizzano un
proliferareillimitato dei significati, di contro a una piu rassicurante polisemia: «Ladisseminazione|...], per

il fatto di produrre un numero non-finito di effetti semantici, non si lasciaricondurre né ad un presente
originario semplice|[...] né auna presenza escatol ogica. Essaindica una molteplicitairriducibile e generativa
. Il supplemento e la turbolenza di una certa mancanza fratturano il limite del testo, impediscono la sua
formalizzazione esaustiva e chiudente o almeno la tassonomia saturante del suoi temi, del suo significato, del
suo voler-dire». L'impossibilita di ricondurreil discorso di Derrida a una gerarchizzazione e a una chiusura
su se stessi dei significanti o dei significati (opposizione terminologica che, del resto, egli giudica
contestabile) dovrebbe dunque, nelle sue intenzioni, fare tendenzia mente uscire tale discorso da ogni
prospettiva metafisica e teologica. In quest’ ottica, la Qabbalah, specie per la sua pratica di permutazione delle
lettere, si configura come un cor pus testual e non soltanto interessante sul piano culturale, ma anche
riattivabile in una prospettiva extra-religiosa.

C’ e stata un’ occasione favorevole per un esame ravvicinato dei rapporti che si potrebbero stabilire trale idee
del filosofo francese e lamistica ebraica. Infatti quello che probabilmente eil pit noto tragli studiosi viventi
della Qabbalah, Moshe Idel (allievo, ancorché dissidente, di Scholem), ha dedicato un saggio all’ argomento.
Egli esordisce sottolineando, giustamente, I'importanza del dialogo che il filosofo francese haintrattenuto
con le opere di atri autori ebrei, del passato o contemporanei, frai quali Freud, Benjamin, Levinas, Jabeselo
stesso Scholem. Entra poi nel merito del pensiero derridiano, concentrandosi in primo luogo su uno specifico
aspetto di esso, ossia sull’ «affermazione che non ¢’ e niente a di fuori del testo».

Ma gia qui sorgono dei dubbi riguardo al’ effettiva comprensione, da parte sua, degli intenti del filosofo.
Dovrebbe essere chiaro, infatti, che la celebre formula «non ¢’ é fuori-testo», usata da Derridain De la
grammatologie, non e in alcun modo interpretabile nel senso che tutto il reale puo essere ridotto o ricondotto
ai libri (e tantomeno aun Libro), bensi allude a fatto che nulla sfugge a quel meccanismo di differimento
della presenza che Derridaindica con termini come «testo» o «scrittura». Esiste anzi, nel filosofo francese,
unaforte resistenzanel riguardi delle implicazioni metafisiche presenti nel concetto di libro: «L’ideadel libro
el’ideadi unatotalita, finitao infinita, del significante; questatotalita del significante pud essere cio che €,



unatotalita, solo a condizione che unatotalita costituita del significato le preesista, vigili sullasuaiscrizione
e sui suoi segni, ne siaindipendente nella suaidealita. L’idea del libro, che rinvia sempre a unatotalita
natural e, € profondamente estranea al senso della scrittura.

E la protezione enciclopedica della teologia e del logocentrismo contro I’ azione dirompente della scrittura
[...]. Sedistinguiamo il testo dal libro, diremo che la distruzione del libro, cosi come si annuncia oggi in tutti
i campi, mette a nudo la superficie del testo». Quest’ ultimo vocabol o risulta piu adeguato ad indicare un
sistemadi tracce cherinviano |I’unaall’ altra, € non sono dunque mai da ritenere semplicemente presenti.
Offreinoltreil vantaggio di essere meno compromesso con latradizione in genere, e con quellareligiosain
specie.

Stando cosi le cose, I’ esame che Idel compie dell’ identificazione, operata da certi cabbalisti, trala Torah e
Dio non risulta pertinente in rapporto a Derrida, e ancor piu insostenibile € I’ affermazione secondo cui, nella
citataformula «non ¢’ é fuori-testo», il filosofo avrebbe semplicemente ripreso la teoria cabbalistica
limitandosi a sostituire «il termine e il concetto di Torah con quello di testox». Idel si rende conto chela
prospettiva del filosofo non é di naturareligiosa, macio non gli impedisce di ribadire la propria posizione:
«Lamiamodesta lettura di Derridami hainsegnato che in questo pensatore il testo € concepito come
portatore di un numero infinito di significati, e che il suo sistema e di fatto unalettura alternativa,
leggermente laicizzata, dellaformula cabbalistica che identificail testo canonico con Dio». Sarebbe possibile
— benché con altri argomenti e un diverso tipo di analisi — mettere in rapporto la disseminazione dei
significati, sostenuta da Derridain un periodo della sua opera, con certe forme di liberta esegetica praticate
dai cabbalisti, madi sicuro, quando in De la grammatologie egli parladi «testo», |o fa proprio per
distinguerlo nettamente dal libro, e a fortiori dal Libro sacro.

Idel considerala Qabbalah come suscettibile di esercitare un influsso sulle idee che a suo giudizio sono
tipiche del postmoderno, ambito a cui ascrive, indebitamente, |0 stesso Derrida. Cosi, la concezione
cabbalisticadell’infinita dei significati del testo sarebbe soggetta ad un processo di secolarizzazione ancorain
corso, in quanto filosofi come Gadamer o Derridasi mostrerebbero disposti a mantenerla, pur rinunciando
alle sue premesse teologiche. Probabilmente ¢’ e del vero in cio che afferma |del, ma occorrerebbe analizzare
meglio, senza assimilarle o confonderle, le due posizioni che egli evoca, assai diverse fraloro, ossia

I’ ermeneutica gadameriana e la decostruzione derridiana.

Lo studioso dellamisticasi sposta poi sul terreno che gli € piu familiare, vale adire la Qabbalah estatica, il
cui maggiore rappresentante e Avraham Abulafia (1240-1291 circa). Quest’ ultimo consideravala
permutazione delle |ettere dell’ alfabeto ebraico come unaforma di logica superiore rispetto a quella
aristotelica, come unavia per conseguire I’ estasi mistica e come una tecnica utilizzabile nel campo

dell’ eseges della Torah. Secondo Idel, «Derrida ha preso conoscenza di questa concezione di Abulafia
attraverso latraduzione francese di Le grandi correnti della mistica ebraica di Scholemy. 1l filosofo
novecentesco e il mistico medievale sarebbero accomunati dal fatto che entrambi «considerano il testo come
un’entita dal significato instabile. Per Derrida, quest’ instabilita e soprattutto di ordine semantico. [...] In
Abulafia, per contro, i nuovi significati del testo non risultano soltanto da associazioni inedite o da
vocalizzazioni inedite cheil lettore proietta sul testo, ma anche da manipolazioni preliminarmente operate
sulle consonanti». Certo, il lavoro che Derrida, in quanto scrittore, compie sullalingua é esente da
implicazioni mistico-teurgiche, maldel avrebbe dovuto quanto meno precisare che cio non impedisce al
filosofo di dedicarsi a sperimentazioni sullaforma grafico-fonica dei vocaboli.



Trai molti indizi di cid, possiamo ricordare ad esempio le catene di parole di suono analogo e senso diverso
(«sens blanc, sans blanc, sang blanc, cent blancs, semblant»), |’ insistenza su certi gruppi di lettere («traiter,
triturer, trainer, tramer, tracer, traquer»), oppure la coniazione di neologismi che fondono fraloro piu
lessemi (économimesis, exappropriation, destinerrance, nostalgérie, animot).

Dunque la tecnica mistica della combinazione delle lettere non € poi cosi lontana, almeno per certi aspetti,
dai «fuochi di parole» cari a Derrida. Ess manifestano I"intento e il gusto di manipolareil linguaggio, ma
implicano anche un preciso sottofondo concettuale e non sono mai — il filosofo haragione nel rivendicarlo —
puramente ludici. Per guanto non sia assente una componente di gioco nello stile con cui Derridaredige i
suoi testi, egli mantiene la coscienza del rischio di poter rimanere scottato. Sainfatti che le parole mettono in
scena, in modo mai del tutto controllato o controllabile da chi ne fa uso, una propria danza ardente di sens e
di suoni. Nero o bianco che sig, il fuoco —come si legge in La dissémination — «scherza sempre col fuoco».

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







