DOPPIOZERO

Di quale corpo ci parla Foucault?

Francesco Bellusci
4 Gennaio 2017

“Posso andarmene in capo a mondo, hascondermi sotto le coperte la mattina, farmi il piu piccolo possibile,
posso pure liquefarmi a sole su una spiaggia, lui sara sempre la dove sono i0”. Chi e questo compagno
assiduo che anticipa e mette sotto scacco ogni mio tentativo di separarmene? Chi 0 cos' € questa presenza con
cui sono condannato a condividere sempre il mio spazio, le mie destinazioni, i miei soggiorni, persino i miei
nascondigli? Chi o cosanon m’impedisce di cambiare posto, di andare altrove, eppure mi rende impossibile
prenderne congedo? La risposta che Michel Foucault dain una delle due conferenze radiofoniche sugli “ spazi
altri”, trasmesse nel dicembre 1966 (Le cor ps utopique — Les hétérotopies, Editions Lignes, trad. it. Utopie.
Eterotopie, Cronopio 2004 ) e poi riprese in un intervento presso il Cercle d’ éudes architecturales nel marzo
1967, e semplice, facilmente intuibile, ma e anche I’ingresso nella prima di tante piccole e sorprendenti
stanze di un testo trai piu belli, nonché trai piu trascurati, di un autore che pure annovera, come pochi, una
bibliografia smisurata su quasi ogni pagina della sua variegatissima produzione. Larispostae: il “mio”

corpo. Di quale corpo ci staparlando Foucault?

Non eil corpo segregato del folle o il corpo medicalizzato del malato, di cui ha parlato nei libri precedenti.
Non € nemmeno il corpo investito dai dispositivi del potere disciplinare o del biopotere, di cui parlerain
seguito: il corpo sorvegliato, punito, addestrato, curato, sessuato. Non sono, ciog, i segni del potere sul corpo,
néil rapporto trail potere eil corpo, mail rapporto tral’io eil corpo, il “suo” corpo, che Foucault prendein
esame. E lo fa, appunto, parlando in prima persona, con una mossa che spiazza sicuramente quanti, dopo la
pubblicazione de Le parole e le cose avvenutalo stesso anno, |o considerano gia uno dei quattro moschettieri
dello strutturalismo, insieme con L évi-Strauss, Lacan e Althusser. Mossa singolare che, forse, e all’ origine
del cono d’ ombra sotto cui il testo cadra, per effetto della sua, ameno di primo acchito, inspiegabile e
improvvisa biforcazione rispetto ad un percorso che, fino a quel momento, ha posto I’ accento sul soggetto
come |’ effetto e I’ oggettivazione” di strutture (epistemiche, discorsive, istituzionali) e non come la sorgente
originaria delle sue esperienze e del senso. In verita, come sempre accade in Foucault, si tratta di oscillazioni
che sono il sintomo di direzioni piu profonde della suaricerca, piu squisitamente filosofiche, solo
episodicamente esplicitate da Foucault e, sovente, piu nelle interviste che nei suoi saggi.

Si muove e mi famuovere, dunque, il mio corpo, ma, impedendomi di uscire dal suo involucro, mi condanna
aun luogo “fisso”, auno spazio circoscritto e invalicabile, che corrisponde sempre a suo. “ Spietata topia”: il
corpo appareil contrario di ogni u-topia. Eppure, se si guarda a corpo realmente vissuto, quel corpo-prigione
che bloccherebbe sempre il mio passaggio daun “qui” aun “altrove’, quel corpo acui appartengo piu di
guanto appartenga a me (ad esempio, quando la mattina, di fronte allo specchio, se potessi, deciderel
volentieri di farne ameno o di averne un atro) s rivelainaspettatamente uno stimolo, unarampadi lancio
verso i lidi dell’ utopia. All’inizio, € proprio il corpo a suscitare in me |’ utopia, a spingermi ariscattarmi da
esso, cancellando o contrastando |a sua oggettivita pesante, la sua materialita spessa. Ecco, allora, che mi
ritrovo in un paese favoloso di folletti, fate, geni, maghi, principi e principesse, con corpi belli, splendenti,
sagttanti, invulnerabili, all’ occorrenzainvisibili: “ E ben possibile — scrive Foucault — che I’ utopia prima,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/di-quale-corpo-ci-parla-foucault
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci
http://shop.cronopio.it/prodotto-142941/Michel-Foucault-Utopie-Eterotopie.aspx

quella piu impossibile da sradicare dal cuore degli uomini, sia proprio I’ utopia di un corpo incorporeo”.
Oppure, mi ritrovo in una citta sepolcrale, dovei corpi assumono le fattezze eternamente intatte della
mummia o quelle marmoree, solide, figurative, di un dio. Dalle tombe egizie agli abitanti del bosco di Sogno
di una notte di mezza estate, dal bassorilievo della giovinetta sepolta del canto XXX di Leopardi al Mausoleo
di Lenin, I’utopiadel corpo incorporeo attraversa, inossidabile, innumerevoli secoli e civilta dellastoria
umana. Ma, dal fondo silenzioso di quellacitta, dal buio dellaterracimiteriale, i corpi possono risorgere con
lo stigma dell’ incorruttibilita che non possedevano prima, come avviene ne La resurrezione della carne di
Luca Signorelli, affresco amato e menzionato da Foucault nella primaversione dell’ introduzione all’
Archeologia del sapere, intitolata“Le livre et le sujet” (Cahier Foucault, L’ Herne 2011), poi derubricata. E
cosa permette questa resurrezione se non la piu potente trale utopie che vorrebbero elidere il corpo stesso?
Appunto, il mito dell’anima, che alberga nel corpo, dal quale difende e preservala sua purezzae a quale, dla
fine, sopravvive.



http://www.editionsdelherne.com/publication/cahier-foucault/




Ma queste utopie fiabesche, metafisiche, religiose, non nascono, a guardar bene, dal rigetto della gabbia del
corpo o dal cercare di fuggire alla suafragilita e corruzione nel tempo, bensi, proprio dalla sua costitutiva
ambiguitd, di cui facciamo sempre esperienza. Giadi suo il “mio” corpo e curiosaintersezione di visibile e
invisibile, aperture e chiusure, opacita e luminosita: non posso vedere il mio occhio che vede; non posso
vedere lamia schiena, la mia nuca, ma solo sentirle appoggiate o toccate; ¢i sono cavitainsondabili che
tuttavia comunicano con |’ esterno; la mia stessa nudita integrale resta imponderabile e captabile solo per
frammenti nel miraggio effimero dello specchio. E cosi questo corpo € pieno di risorse per lamiafantasia,
per le mie proiezioni e “irrealizzazioni” immaginarie, come avrebbe detto Sartre. Per giunta, scopro cheiil
mio corpo e trascendenza, € sempre fuori di s&, non € mai veramente solo “qui”, come una cosatrale cose,
ma aperto, proteso, impegnato nel mondo e su cio che esso gli offre, verso le cose che si dispongono e s
ordinano rispetto alui: adestrae asinistra, in alto e in basso. E qui e atrove, & qui e verso le cose dello
spazio esterno che pud usare, manipolare, evitare, desiderare, immaginare, e, quindi, anche verso le cose che
esistono senza avere un luogo reale, che non si trovano da nessuna parte, ovvero si trovano in spazi fuori dal
mondo, meraviglios, levigati, misterios, terrifici, utopici. E il corpo |’“attore principale di tutte le utopi€e”, ci
dice Foucault, quando, ad esempio, St maschera, si trucca, si coloradi tatuaggi, s dilata nella danza, persino
quando si veste, per entrare in comunicazione con poteri segreti, codici cifrati e forze invisibili: “E a centro
del mondo — scrive ancora Foucault — questo piccolo nucleo utopico a partire dal quale sogno, parlo, procedo,
immagino, percepisco le cose a loro posto e anche le nego attraverso il potere infinito delle utopie che
immagino. Il mio corpo e come la Citta del Sole, non haluogo, ma e dalui che nascono e si irradiano tutti i
luoghi possibili, reali o utopici”. Un fuoco di utopie, che, nate al suo interno, puo rivolgere contro se stesso,
si rivela, infine, allora, quel corpo che al’inizio avevo percepito in opposizione aogni utopia.

Ma per Foucault esistono delle esperienze che, seppure momentaneamente, placano la tensione utopica del
corpo, lo riportano arinchiudersi su di sé, gli assegnano uno spazio che lo limitano: la morte, lo specchio,
Iamore. Il mio cadavere e lamiaimmagine riflessa nello specchio restano degli “altrove” inaccessibili e mi
costringono a fare corpo col frammento di spazio che € il mio corpo. Analogamente, “nell’amoreil corpo e
qui”, perché nell’intimita con I’ altro o I’ atra, sono le sue dita, le sue labbra, che rivelano il mio corpo a se
stesso, in tuttala sua densita. Come si Situa, ora, questa narrazione sul corpo originariamente esposto al
mondo, punto zero del mondo, in quanto punto in cui si convogliano tutti i punti di riferimento spaziali,
immaginari, temporali, sempre fuori di &, sorgente e volonta di utopia, nella topografia teorica e concettuale
di Foucault?

Nel 1980, in occasione di un’importante pubblicazione americana alui dedicata (H. L. Dreyfus, P. Rabinow,
Michel Foucault: Beyond Structuralism and Her meneutics, The University of Chicago Press 1982), Michel
Foucault riassume il senso del lavoro svolto in due decenni come laricerca storica su tre differenti modi di
soggettivazione degli esseri umani nella nostra cultura. |1 soggetto che parla, vive, lavora, codificato dai
discorsi che hanno vantato uno statuto scientifico. Il soggetto folle versusil soggetto normale, il malato
versusil sano, il criminale versusil “bravo ragazzo”, cosi divisi dai dispositivi disciplinari e biopolitici.
Infine, il soggetto che si costruisce nel rapporto di sé con s, di cui I’ ultimo Foucault rintraccia un esempio
nelle forme della“curadi s&” dell’ antichita greco-romana e ne auspicail reinnesto nel nostro tempo. In tutti
questi casi, il soggetto €immesso in “giochi di veritd”, in altri termini € assoggettato oppure perviene a una
verita su se stesso, comprendendosi, razionalizzandosi, dando uno sbocco teorico e pratico alla sua volonta di
sapere laverita su se stesso.

Eppure, come hamesso benein luce Davide Tarizzo (Il pensiero libero. La filosofia francese dopo |o
strutturalismo, Raffaello Cortina Editore 2003), I’ uomo foucaultiano reca con sé non solo I’ impronta
ontologica di un uomo orientato alla verita, ma anche quelladi un fondo irriducibile di liberta, che lo porta,
nel contempo, anon cristallizzarsi nei giochi di verita che |’ oggettivano in un determinato soggetto, a



http://press.uchicago.edu/ucp/books/book/chicago/M/bo3638224.html
http://www.raffaellocortina.it/scheda-libro/tarizzo-davide/il-pensiero-libero-la-filosofia-francese-dopo-lo-strutturalismo-9788870788099-934.html
http://www.raffaellocortina.it/scheda-libro/tarizzo-davide/il-pensiero-libero-la-filosofia-francese-dopo-lo-strutturalismo-9788870788099-934.html

resistere, adislocarsi, arimettere in movimento la sua stessa volonta di verita, di per séinappagabile, per
pensare, fare o essere diversamente. Questa liberta, che Foucault non ha mai tematizzato direttamente ma
sempre agitato come I’ombra dei processi di soggettivazione volta per volta descritti e storicamente
contestualizzati, si esprime nella“follia’ (intesa non come malattia mentale, “s-ragione”, ma come oscura
sospensione del rapporto con la verita), come ragione critica, esemplare nelladiagnos kantiana
dell’illuminismo, e, possiamo aggiungere, attraverso la dispersione e il potere utopico del corpo. Sicché, se e
vero che Foucault hamesso a centro delle sue ricerche non il potere mail soggetto, come egli stesso ha
rivendicato in modo insistente negli anni precedenti la sua prematura scomparsa, non avremmo tutti i torti a
pensare che questo equivalga a dire che a centro delle suericerche ¢’ e laliberta, considerato che, come
scrive sempre nel suo contributo al libro di Dreyfus e Rabinow, “nel cuore dellarelazione di potere, e a
provocarla costantemente, ¢’ € laresistenza dellavolonta eI’ intransigenza della libertd’.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

