
 

Edgar Morin. L’inatteso è il nostro futuro migliore 
Francesco Bellusci
22 Gennaio 2017

Il dottor Nicolaes Tulp, stimato anatomista della confraternita dei chirurghi di Amsterdam, agli inizi del XVII
secolo, è ritratto da Rembrandt nel mostrare ai colleghi i tendini del cadavere di un uomo giustiziato che
consentono la flessione della mano, opportunamente simulata dal dottore, nello stesso tempo, con la propria
mano libera. È probabile che il cadavere sarà sezionato ancora per studiarne altre parti e organi. La scena si
ripeterà negli anni e nei secoli successivi e non solo sui tavoli di medicina legale, per le autopsie e le
dissezioni. Il corpo umano sarà suddiviso in diversi apparati e funzioni, che saranno studiati separatamente e
diventeranno appannaggio di differenti branche della medicina e dipartimenti della biologia. In più, dopo
quel ritratto del 1632, esattamente cinque anni dopo, Cartesio, nel Discorso sul metodo, separerà dal corpo la
mente o “cosa pensante”, destinata a diventare il campo autonomo della psicologia, così come i
comportamenti criminali di quell’uomo, finito a sua insaputa sul tavolo autoptico del dottor Tulp e sacrificato
ai progressi della chirurgia, saranno l’oggetto di una nuova scienza, la sociologia, e poi, ancora, di una sua
specializzazione, la criminologia, che già ai suoi esordi, per bocca di uno suoi padri fondatori, Émile
Durkheim, oserà dichiarare normale un certo tasso di reati in una società.

 

Questa compartimentazione e dispersione dell’umano in tante discipline, che è giunta fino ai giorni nostri,
non è avvenuta a caso, ci ricorda Edgar Morin, nel suo ultimo libro, appena edito in Italia (Sette lezioni sul
pensiero globale, Raffaello Cortina Editore 2016), ma ha seguito i principi fondamentali del paradigma
dominante che, proprio a partire dal secolo della rivoluzione scientifica moderna, hanno guidato la
conoscenza e governato il pensiero, vale a dire la costituzione di teorie e la produzione di discorsi. È il
paradigma della riduzione, dell’esclusione e della disgiunzione, che ha prescritto di ridurre il complesso al
semplice, il globale all’elementare, il tutto alle parti, l’organizzazione all’ordine, la qualità alla quantità, il
multidimensionale al formale e ha ritagliato i fenomeni in oggetti decontestualizzati e separati dallo stesso
soggetto conoscente. Ma l’imperialismo di questo paradigma comincia a logorarsi. Anzi, a detta del
sociologo e filosofo francese, “siamo in un’epoca che ha bisogno di un cambiamento di paradigma, e ciò
accade molto raramente nella storia”. Il passaggio che Morin si auspica e intende agevolare al paradigma
della complessità, a cominciare dalla sua inseminazione nei sistemi educativi ancora refrattari a recepirlo,
richiede innanzitutto che si faccia scienza con coscienza, che ci si renda consapevoli dell’esposizione
permanente all’errore e all’illusione della nostra conoscenza, la quale, come egli rammenta nelle belle pagine
finali del libro, è sempre un processo di traduzione e di ricostruzione, mai un mero rispecchiamento delle
cose, che dipende da un’organizzazione teorica dove entrano in gioco non solo i fattori cognitivi, ma fattori
meta-cognitivi (i paradigmi, appunto) e fattori infra-cognitivi (i bisogni, le aspirazioni), inscindibili dal
soggetto che teorizza e dal suo contesto storico, sociale, culturale.

Le Sette lezioni sul pensiero globale intendono indicare le piste per rimediare al risultato paradossale a cui
hanno condotto la conoscenza disgiuntiva e le specializzazione del sapere chiuse e autoreferenziali: l’assenza
nei programmi di insegnamento della condizione umana, che può essere conosciuta solo se pensata nella sua
complessità e globalità, cioè se si “tessono insieme” le dimensioni fisica, biologica, mentale, sociale, storica
dell’uomo; se si inserisce la specie umana nell’Universo; la storia umana nell’evoluzione della specie;
l’individuo nella società; le società nella mondializzazione. La consapevolezza della complessità umana non

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/edgar-morin-linatteso-e-il-nostro-futuro-migliore
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci


è fine a se stessa secondo Morin.

 

 



Corrisponde a un bisogno del nostro tempo segnato dalla globalizzazione e può veicolare e corroborare la
comprensione interumana e interculturale, la concezione fallibilista della conoscenza, la coscienza della
dipendenza della nostra indipendenza dalla biosfera, il sentimento di appartenenza a una comunità di destino
ormai “terrestre” e non solo regionale o nazionale, in definitiva: un nuovo umanesimo planetario. 

Al gesto emblematico del dottor Tulp che disseziona, riducendo il tutto ai suoi elementi di base, bisogna, per
converso, contrapporre la mossa che ristabilisce il circuito tra il tutto e le parti, collegando le parti al tutto e il
tutto alle parti. E considerando le proprietà emergenti del tutto, che non si riscontrano nelle sue parti, e, nel
contempo, constatando come il tutto possa essere di meno e un limite per le parti. Per esempio, nel rapporto
individuo-società, questo significa che “attraverso le interazioni si è costituito un tutto sociale, il quale ha
prodotto un linguaggio, ha formato una cultura e poi, dopo le prime società arcaiche che avevano
un’organizzazione ma non uno Stato, sono comparsi degli Stati, delle leggi ecc. Queste qualità emergenti
retroagiscono sugli individui perché danno la capacità di leggere, di scrivere, di contare, grazie alla cultura, al
linguaggio; attraverso l’educazione danno l’insieme delle conoscenze minimali necessarie per muoversi nella
società. Peraltro, il tutto ingloba delle potenzialità proprie alle parti, che considera come devianti o
delinquenti”. 

 

Queste avvertenze metodologiche sono la sintesi del lavoro, quasi epico per la sua monumentalità, compiuto
da Morin nell’arco di poco meno di trent’anni, dal 1977 al 2004, con la stesura de Il Metodo (voll. 1-6,
Raffaello Cortina Editore), che in questo libro confluiscono nell’illustrazione aggiornata dei capisaldi della
sua “antropologia complessa”, arricchita stavolta da un intenso capitolo sugli scenari del futuro, rispetto al
quale Morin raccomanda di porsi senza le rassicurazioni predittive dell’ideologia o della filosofia della storia
del passato, ma nemmeno con il disincanto o il catastrofismo. Piuttosto con il senso dell’avventura umana,
aperta sempre al rischio e all’opportunità, che appunto il pensiero globale e complesso ci sa restituire,
insieme con la certezza “incerta” di trovarci in un momento di metamorfosi dell’umano, che tocca a noi
trasformare da improbabile in possibile.

Così sin dalle prime pagine del libro, Morin ripercorre i suoi maggiori contributi a una concezione complessa
della condizione umana, a cominciare dalla nozione di “trinità umana”, in base alla quale l’umano è definito
all’interno del rapporto ricorsivo tra specie, individuo e società, dove un termine è sempre contestualmente
prodotto e produttore dell’altro. L’individuo umano è a sua volta caratterizzato dalla dialogica tra una
tendenza egocentrica e un bisogno di socialità, che per Morin sopravvive anche nella situazione dell’iper-
individualismo moderno, e soprattutto dalla compenetrazione permanente e indissolubile di due polarità: la
razionalità (homo sapiens) e il delirio (homo demens), la ricerca dell’utilità (faber) e l’immaginazione (
mythologicus), il calcolo (economicus) e il gioco (ludens), la prosa e la poesia. Ma quest’uomo che, al tempo
stesso, è radicato nell’animalità e il risultato di uno “scarto” rispetto alle sue origini animali, grazie allo
sviluppo cerebrale e culturale che lo ha portato a formare società arcaiche e storiche sui generis a confronto
con quelle dei primati, è anche, nella sua costituzione fisico-chimica, il deposito della storia dell’Universo,
delle cui origini porta in parte la tracciabilità. La nostra evoluzione biologica è un aspetto dell’evoluzione
cosmica.

 

Per Morin, siamo inglobati in un Universo da comprendere anch’esso nella sua complessità e cioè nel dialogo
tra ordine, disordine e organizzazione che lo costituisce, un Universo che disintegrandosi si organizza,
secondo una trama ancora in parte misteriosa che, già prima della scoperta del secondo principio della
termodinamica, forse era stata intuita da quello straordinario filosofo della natura del primo Ottocento che fu
Leopardi, quando, nel Dialogo della Natura e di un Islandese, fa parlare la prima di “un perpetuo circuito di
produzione e distruzione, collegate ambedue tra sé di maniera, che ciascheduna serve continuamente all'altra,
ed alla conservazione del mondo”. 



Ma l’armamentario concettuale del pensiero globale e complesso si rivela ancora più fruttuoso e
indispensabile quando si misura con l’ultima tappa dell’avventura storica in cui l’umanità si trova imbarcata:
la mondializzazione. Si tratta dell’“era planetaria” che ha avuto inizio con la scoperta delle Americhe e con la
dominazione e lo sfruttamento di molte parti del mondo da parte delle nazioni europee, approdata e
accelerata dalla globalizzazione degli anni Novanta con il crollo del socialismo reale nell’Est Europa e con
l’apertura al capitalismo della Cina, che ha immesso l’umanità nell’avventura planetaria in cui tutto ciò che è
globale interviene sul locale, tutto ciò che è locale interviene sul globale, attraverso interdipendenze,
interferenze, inter-retroazioni.

 

I vettori principali di questa globalizzazione (tecnica, scienza, economia, profitto) restano però incontrollati e
hanno effetti ambivalenti, come attestano le crisi economica, ecologica, demografica, sociale, nelle quali
siamo avviluppati e che conducono a una probabile catastrofe, se non sono corrette da riforme e vie
rigeneratrici sul piano sociale, educativo, etico, che sappiano contemperare mondializzazione e
localizzazione, crescita e decrescita, unità e diversità culturale. Sono le vie che potranno favorire non una
rivoluzione, ma una metamorfosi dell’umano che oggi appare improbabile ma non impossibile, nella
direzione di una società-mondo solidale ovvero di un’umanità nuova capace di riconoscersi come umanità e
di riconoscere la Terra-Patria come casa comune dell’umanità. Anche in questo libro, infatti, rimane ferma la
convinzione in Morin che, nello stato attuale dell’umanità e del mondo, “siamo nella preistoria della mente
umana e non alla sua fine: c’è ancora da scoprire, da creare. Siamo ancora nell’età barbara delle relazioni fra
gli uomini, fra i popoli, fra le nazioni”. In altri termini, si tratta di accompagnare e controllare la metamorfosi
biologica, informatica e tecnica con una metamorfosi etica, culturale e sociale, per non lasciare la prima in
balìa solo delle forze della tecno-scienza e del capitalismo, come sta accadendo. Tanto più che questa
metamorfosi ci sta proiettando su due scenari non lontanissimi, gravidi di implicazioni morali e sociali: la
possibilità di allungare la vita con le biotecnologie e il ricorso alla robotizzazione nei processi lavorativi e
nella vita quotidiana. Se, sul finire degli anni Novanta, un altro grande sociologo del Novecento, Niklas
Luhmann, guardando all’urbanizzazione massiccia e al degrado delle periferie, dei ghetti, delle favele,
vedeva sinistramente profilarsi una società strutturalmente regolata sulla distinzione tra “inclusi” ed
“esclusi”, tra persone emancipate, da un lato, e semplici individui in lotta solo per la loro sussistenza,
dall’altro lato, Edgar Morin mette in guardia, in questo libro, su un’altra possibile distinzione e
disuguaglianza che appare la declinazione della prima, conseguente allo sviluppo delle tecniche biologiche:
quella fra i demortalizzati e i mortali, che aggraverebbe la disparità fra potenti e ricchi demortalizzati, intenti
ad allungare il più possibile la loro vita al di là della media naturale, da una parte, e i “comuni mortali”,
dall’altra parte.

 

Entrati nel XXI secolo orfani dell’idea e della fiducia nel progresso, per evitare allora la prospettiva di una
barbarie civilizzata, secondo Morin, rimane la possibilità di confidare in un futuro che incuba comunque il
nuovo e i germi positivi, che le categorie del pensiero globale e complesso riescono a leggere meglio, ma
anche in un futuro che custodisce sempre l’inatteso e l’imprevisto, capaci di invertire la tendenza più
negativa o catastrofica, come ci ha insegnato più volte la storia, come quando, per esempio, la Wehrmacht
tedesca era arrivata alle porte di Mosca nell’autunno del 1941 e Hitler era sul punto di dominare sull’intera
Europa per un tempo indefinito, ma in tre giorni tutto si capovolse. Quando otto anni fa, in un bel libro-
intervista (E. Morin, Mon chemin, Fayard 2008), Diéjanne Kareh Tareg chiedeva a Morin da dove potesse
uscire il salvatore dell’umanità, in grado di distoglierla dalla sua corsa verso l’abisso, Morin rispondeva che
sarebbe uscito dalla nostra crisi, perché le crisi favoriscono forze regressive o letali, ma anche
l’immaginazione creatrice di soluzioni che permettono di superarla, modificando il sistema sociale. Oggi,
nelle Sette lezioni sul pensiero globale, Morin risponde: dall’improbabile, dall’inatteso, che ci può aprire un
futuro migliore, rispetto a un presente ancora troppo carico di inquietanti ambiguità. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



