
 

Eugenio Borgna. Per un’etica di parola 
Nicole Janigro
15 Febbraio 2017

Trema, la mano che regge la fiaccola, lo sguardo è incerto, ma poi il corpo si sposta e la fiamma si accende:
mezzo mondo esulta quando Muhammad Ali riesce a concludere il gesto. Che segna l’inizio, nel 1996, delle
Olimpiadi di Atlanta. L’atleta invincibile, trasformato dalla malattia, appare un’icona della fragilità. A pochi
mesi dalla morte, nei filmati che in questi giorni lo ricordano, commuove. Perché proprio lo sport è quella
palestra di vita dove, repentinamente, la forza cede il passo alla debolezza. E il corpo denuncia l’inesorabile
vulnerabilità.

Sono immagini come queste che viene da associare alla scrittura vibrante di Eugenio Borgna che, ancora una
volta, riparte proprio da qui, da questa fragilità irriducibile dello stare al mondo, per continuare a comporre la
sua personalissima fenomenologia. Inizia, infatti, con un inno al lato debole dell’umano la sua ultima
raccolta, Le parole che ci salvano (Einaudi, 2017), dove riunisce, con una nuova prefazione, i tre testi recenti:
La fragilità che è in noi, Parlarsi, Responsabilità e speranza. 

 

Borgna vuole ricordare l’ispirazione della sua ricerca, la sua origine nel contatto con la malattia e il male
nell’esperienza di psichiatra all’Ospedale Maggiore di Novara. E ci tiene a ribadire il suo credo in una
psichiatria come scienza umana interessata all’unicità del singolo, alla sua interiorità. Lontana da un pensiero
gelidamente astratto, in relazione con un pensiero emozionale, dove, leopardianamente, la ragione si converte
in passione. Una psichiatria fenomenologica, come quella di Binswanger e di Minkowski, nutrita di filosofia
e di poesia, che non disdegna il confronto con le sue radici neurobiologiche, rimanendo però convinta del
potere curativo e salvifico della parola. 

È con questa visione che l’autore insegue i significati di quella che considera la “struttura portante, Leitmotiv,
dell’esistenza, dei suoi dilemmi e delle sue attese, delle sue speranze e delle sue ferite”. “La linea della
fragilità come una linea oscillante e zigzagante”, dove distinguere “la fragilità come grazia, (…) nocciolo
tematico di esperienze fondamentali di ogni età della vita, dalla fragilità come ombra, come notte oscura
dell’anima, che incrina le relazioni umane e le rende intermittenti e precarie”. 

 

Capace di produrre profondi stati d’angoscia, la sensazione di fragilità accompagna le nostre vite, eppure
risulta impossibile riuscire a vivere senza, rinunciare al dramma che rende ricca e significativa l’esistenza. La
gentilezza e la tenerezza, la delicatezza e la sensitività, la mansuetudine e l’innocenza, la modestia e la
mitezza compongono un repertorio affettivo che, pare suggerirci Borgna, non evoca un remoto piccolo
mondo antico, ma è qualcosa che oggi può valorizzare la nostra comunicazione, veloce e superficiale ? in
fuga dall’ascolto, spesso incapace di entrare in contatto con la parte della società “degli umiliati e offesi”, con
l’umanità ferita. Siamo poco allenati a vivere la comunità e la solidarietà capaci di produrre vicinanza. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/eugenio-borgna-per-unetica-di-parola
https://test.doppiozero.com/nicole-janigro


La debolezza non è di per sé patologica, avverte Borgna, e qui sintetizza e prosegue la riflessione avviata
molti anni fa nel suo testo fondamentale, Malinconia. Intanto la depressione è diventata oggi un termine
passepartout, quasi non lo si può più usare. Perché evoca condizioni molto diverse, che vanno dalla perdita
di un lavoro a un lutto, mentre, nei ritmi cocainomani della quotidianità metropolitana, la si confonde con la
stanchezza. Abituati a funzionare con le luci sempre accese, al primo tremolio tutti ci si chiede: mica sarò
depresso? 

 

Ph Rafael Navarro. 

 

Allora, suggerisce Borgna, proviamo a distinguere un’emozione, uno stato d’animo, da uno stato patologico.
Dunque, la tristezza normale, la tristezza-stato d’animo, dalla tristezza-malattia, che provoca una depressione
che può assumere una dimensione clinica e psicopatologica.

Il nostro equilibrio è a rischio durante i passaggi tra le diverse età della vita, la sensazione di precarietà cresce
quando si manifesta una malattia, l’indebolimento accompagna la condizione anziana. Ma è l’età incerta
dell’adolescenza la trasformazione più perigliosa, in cui capita di “incorrere in una possibile crisi psicotica”.
E, soprattutto, accade di non essere capiti da scuola e famiglia. Quando si “rinuncia alla rilettura emozionale
dei comportamenti e degli avvenimenti. Ne conseguono ovviamente sbagliate interpretazioni di défaillances
scolastiche che non sono capite nelle loro cause psicologiche, e che sono facilmente ricondotte a disinteresse
e negligenza”. Difficile non pensare a recenti casi di cronaca. 

Nella riflessione dell’autore, la donna occupa un posto particolare, perché “La coscienza della fragilità del
corpo, del corpo vivente e del corpo fisico, è senz’altro più profonda nella donna che nell’uomo. In lei, certo,
il corpo ha una significazione psicologica e sociale di più radicale importanza: benché, oggi, siano ben altre
le qualità umane e spirituali che contrassegnano l’immagine sociale della donna”. E anche per questo la



depressione femminile appare all’autore caratterizzata da un’espressione emozionale e linguistica più
caleidoscopica di quella maschile. 

 

Borgna non lo afferma con questa nettezza, forse, ma da queste sue considerazioni si potrebbe partire per
indagare il bisogno, a volte inesausto, decisamente più femminile che maschile, di parole, di parole dette, di
parole immaginate e rimuginate. 

E i suoi testi continuano a sottolineare la pregnanza di ogni singola parola, della parola capace di essere
farmaco, a contatto con l’indicibile del dolore e l’invisibile della follia, di parole che curano e cambiano la
vita. 

Proprio questo avvicina a quanto accade nella stanza d’analisi, un luogo linguistico, dove è possibile un
rapporto intimo e ininterrotto con le parole, di parole che toccano, per cercare di sostituire la parola che fa
male con la parola che fa bene. In un’intervista, (in la Repubblica del 26/5/2014), alla domanda su quale
rapporto ha con la psicoanalisi, Borgna risponde: "Nessuno in particolare. È una grande esperienza culturale.
Abbastanza inservibile per la schizofrenia".

Eppure sono diversi, anche tra gli psicoanalisti contemporanei, gli autori molto vicini a un’idea di clinica
poetica. Bollas, per esempio, ma soprattutto Ogden crede in una clinica attenta alla musica di ciò che accade
nella relazione analitica, cerca la forma che possa rendere – non riprodurre – l’irriducibile, l’unicum
dell’incontro intersoggettivo che accade in ogni seduta, qualcosa che il tradizionale linguaggio psicoanalitico,
costretto alla logica dell’interpretazione, non riesce a esprimere. Spesso è proprio la poesia a riuscire
nell’impresa di tradurre la ricchezza e la complessità, a esprimere il mistero di quella particolare situazione
umana. Nei suoi gruppi di formazione Ogden invita a leggere poesie e racconti per farsi l’orecchio, una
pratica che prepara all’ascolto. 

 

Per Borgna, nel nostro mondo della distrazione e della chiacchiera, andare verso “una comunicazione
ritrovata” significa incontrare il silenzio, la solitudine, rimanere “lontani dall’incantamento per il digitale”.
Perché la parola chiama sempre a una responsabilità, tanto più grande quando il volto che si ha di fronte è
quello del malato, del malato oncologico, che scruta il volto del medico. Lì la cura della parola, in bilico tra il
dire e il non dire, è tanto più necessaria. 

Non teme di spingersi ancora oltre, verso una speranza di senso ancora misteriosamente presente anche nei
momenti che precedono la morte volontaria. 

Come i suoi numerosi lettori ormai sanno, leggere i libri di Borgna vuole dire ricevere il dono dell’incontro
con i suoi compagni e amici stellari: filosofi (da Pascal a Nietzsche), poeti (da Emily Dickinson ad Antonia
Pozzi), mistiche religiose (da Teresa di Lisieux a Teresa di Calcutta), mistiche laiche (da Etty Hillesum a
Simone Weil), scrittori (da Woolf a Bernanos). Le tante altre pagine che hanno sostenuto le sue. Torce che
orientano, illuminano il percorso secondo l’aforisma di Cortázar, a cui piaceva dire: Citare significa
incontrarsi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



