
 

Il “teatro nel teatro” di Eliade: un’ipotesi
ermeneutica 
Enrico Piergiacomi
23 Febbraio 2017

I lettori italiani e attenti di Mircea Eliade sanno che il teatro rappresenta un interlocutore importante nella sua
riflessione storico-filosofica. Il suo mastodontico corpus letterario e scientifico comprende, infatti, numerosi
testi che riflettono sul lavoro degli attori e sulla funzione “soteriologica” che dovrebbe assolvere la
rappresentazione drammatica. Si potrebbe ricordare, a tal proposito, almeno Diciannove rose, ossia l’ultimo
romanzo di Eliade, da lui pubblicato in rumeno nel 1980, che costituisce senz’altro il documento più esplicito
della sua concezione teatrale. Nel capitolo 11 del libro, il romanziere Anghel Pandele e l’attore Ieronim
Thanase definiscono lo spettacolo come una «tecnica di redenzione», che procura a chi ne partecipa il
raggiungimento di una misteriosa «libertà assoluta», ovvero l’evasione da un tempo e da uno spazio storico
che diventa ogni giorno sempre più oppressivo, avvilente, claustrofobico.

Meno noto – almeno finora – è che Eliade non fu solo un teorizzatore del teatro e della sua essenza
soteriologica. Fu anche un drammaturgo, che pubblicò nel corso della sua esistenza quattro testi teatrali (
Ifigenia, Uomini e pietre, Avventura spirituale, La colonna infinita) e un frammento drammatico (1241).

 

Queste opere sono state raccolte e limpidamente tradotte da Horia Corneliu Cicorta? nel 2016, presso la casa
editrice Bietti di Milano (Tutto il teatro. 1939-1970). Esse sono accompagnate da una densa introduzione
critica, dove, da un lato, il curatore ricostruisce, con grande rigore filologico, la genesi di ciascuna
drammaturgia e la sua relazione con altri testi del corpus eliadiano. Dall’altro, egli documenta la mancata
realizzazione di due ulteriori drammaturgie: La commedia della morte, che Eliade immaginò nella sua mente
senza mai trasporla su carta, e il libretto per opera lirica La peste di Caragea. Potremmo perciò dire,
riprendendo la distinzione che troviamo nel racconto Pierre Menard, autore del “Chisciotte” delle Finzioni
di Borges, che il volume di Cicorta? raccoglie l’opera “visibile” e l’opera “invisibile” dell’autore rumeno.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-teatro-nel-teatro-di-eliade-unipotesi-ermeneutica
https://test.doppiozero.com/il-teatro-nel-teatro-di-eliade-unipotesi-ermeneutica
https://test.doppiozero.com/enrico-piergiacomi


Cioran, Ionesco ed Eliade a Place Fürstenberg Paris.

 

Un lettore già esperto di Eliade ritroverà in queste drammaturgie un condensato delle idee argomentate nei
suoi scritti scientifici, in particolare nel Trattato di storia delle religioni: il camuffamento del sacro nel
profano (ovvero, la realtà come “ierofania”) e l’attività umana come ripetizione di un archetipo che abolisce
il tempo storico, facendo entrare in un altro ritmo temporale. In questo senso, il volume Tutto il teatro a cura
di Cicorta? offre un’utile summa del pensiero eliadiano. Ma se il valore delle drammaturgie di Eliade si
limitasse al loro essere un compendio, esse risulterebbero in un certo senso superflue, o meglio interessanti
documenti storici di un filone marginale dell’attività creativa di Eliade. Non vi sarebbe, insomma, la
necessità di leggere e rappresentare i testi teatrali eliadiani, se non per divulgare Eliade ai non-specialistici
attraverso Eliade stesso.

 

Fortunatamente, vi è almeno un aspetto profondamente originale che queste opere manifestano. Le
drammaturgie eladiane indagano la natura del processo teatrale e creativo, visto come un viaggio di recupero
di un sacro degradatosi in forme sterili e inefficaci, nonché descrivono i sacrifici e i dolori che il creatore
deve inevitabilmente incontrare, sopportare o superare lungo il suo percorso di crescita spirituale. E dato che



tale aspetto originale è esaminato meno dettagliatamente nelle sue opere scientifiche / narrative, ne consegue
che i testi teatrali di Eliade offrono alcune integrazioni utili alla definizione del sacro che troviamo nel
Trattato di storia delle religioni e alla prospettiva del teatro quale tecnica di salvezza descritta in Diciannove
rose.

Se infatti si cerca di leggere la raccolta dei testi teatrali a cura di Cicorta? come un insieme unitario, si nota
un elemento interessante e comune. Ciascuna drammaturgia di Eliade ha come protagonista un artista che sta
realizzando o intende realizzare, in modo più o meno consapevole, un’opera “performativa”. Sebbene i
protagonisti non coincidano sempre con un uomo o una donna di teatro, vedremo che il loro lavoro tende di
continuo in questa direzione. Valorizzando tale elemento, si può riconoscere che Eliade scrive drammaturgie
che non cercano di evocare esclusivamente il teatro, bensì un “teatro nel teatro”: in altri termini, un teatro che
rappresenta il suo stesso fare, facendo emergere al contempo i suoi poteri e i suoi problemi.

 

La sola eccezione lampante a questa mia ipotesi ermeneutica è costituita dal frammento drammatico 1241,
che rappresenta un episodio della storia della Romania (l’invasione dei primi stati romeni da parte dei
Tartari) e in cui nessun personaggio si pone come un creatore. L’incompiutezza evidente del testo è
sufficiente, tuttavia, a ridimensionare questa difficoltà. Non sappiamo come la vicenda di 1241 si sarebbe
potuta sviluppare, pertanto non possiamo escludere che anche qui il protagonista (forse Marina, la figlia del
principe?) si sarebbe posto come un creatore che dà alla sua attività una direzione performativa. Le quattro
drammaturgie compiute offrono, invece, sufficienti sostegni per suffragare la mia proposta, come proverò di
seguito ad argomentare, studiando sommariamente il loro contenuto.

 





Crazy Jane di Richard Dadd. 

 

Il dramma Ifigenia è il testo in cui emerge meno esplicitamente la dimensione performativa. Protagonista
dell’opera è l’omonima figlia di Agamennone e Clitemnestra, dunque una giovane vergine e non un’artista di
teatro. E tuttavia, il sacrificio che Ifigenia decide di compiere per consentire la partenza dei Greci verso Troia
è di fatto assimilato da Eliade a un atto performativo, partecipando al quale la comunità si salva dalla miseria
materiale e spirituale in cui aveva finora vissuto. Il gesto della fanciulla impedisce, ad esempio, le nozze di
Achille, a cui era stato predetto che sarebbe morto in tarda età ma dimenticato da tutti, se avesse formato una
famiglia in Grecia, mentre sarebbe deceduto giovane e tuttavia ricordato in eterno per le sue gesta eroiche, se
fosse andato in guerra. La dissoluzione di Ifigenia comporta, dunque, un paradossale atto di creazione teatrale
e un raggiungimento dell’immortalità. Come afferma lei stessa, il suo sacrificio o – in termini positivi – il suo
rito nuziale con la morte dà inizio, infatti, a «un altro mondo», che altrimenti sarebbe risultato ignoto e
inaccessibile, dove Achille trova la gloria in battaglia e con essa la vita nel ricordo delle generazioni future.

 

A ulteriore riprova della dimensione performativa e creativa del gesto di Ifigenia è che la drammaturgia di
Eliade prevede che il suicidio della fanciulla venga recitata dagli attori sul palcoscenico. Questo semplice ma
eloquente fatto comporta la chiara presa di distanza dal repertorio tragico classico, in cui il sacrificio della
fanciulla o avviene fuori scena, come nell’Ifigenia in Aulide di Euripide, o viene sventato prima che abbia
luogo, che è quel che accade nell’Ifigenia di Racine. Il rito nuziale di Ifigenia con la morte è pertanto teatrale
perché è, appunto, un rito portato sulla scena. Il gesto rituale è in fondo spesso descritto da Eliade come una
delle fonti del teatro. In termini espliciti, ciò è asserito, ad esempio, nel cap. 1 del Trattato di storia delle
religioni, o in alcuni appunti scritti nel marzo 1959 del suo Giornale (ed. italiana 1977), in cui lo scrittore
discute la teoria di William Ridgeway della nascita della tragedia dal culto dei morti (The Origin of Tragedy,
1910).

 

In Uomini e pietre, che mostra il poeta Alexandru e lo scienziato Petru? nell’atto di esplorare una grotta
rimasta inoccupata dai tempi della preistoria, la dimensione teatrale risulta invece esplicita. Alexandru è un
artista di teatro, come si evince sia dal finale dell’atto primo, in cui si scopre che il personaggio è autore di
un’opera teatrale, sia dalla qualità della sua immaginazione, che è essenzialmente drammatica. Quando si
trova a immaginare la vita degli esseri che avevano abitato la grotta, infatti, egli si figura sempre dei piccoli
quadri scenici, ad esempio quello di una fanciulla che è portata in sposa a un orso. Il punto di svolta decisivo
di questa drammaturgia è il momento in cui Alexandru si rende conto di non poter riuscire a rappresentare la
paura originaria che provarono i primitivi che abitarono questa caverna. Tale esperienza – unita alla scoperta
di una nuova specie di parassita, i troglobi, che gli mostrano a quale picco di degradazione si può ridurre la
vita organica – fa sì che il giovane abbracci di colpo il nichilismo, dunque respinga la bellezza e la sacralità
delle cose che prima riusciva a percepire («Non è meglio negare, calpestare, dissacrare?»).

 

Un incidente avvenuto durante la discesa porterà Alexandru, tuttavia, a provare un intenso dolore fisico che
lo induce a rinvangare il mondo «irrealmente bello» fuori dalla grotta e a riscuotersi dalla crisi dei valori,
arrivando peraltro a un’agnizione “mistica”. Le esperienze della vita (inclusa la paura originaria dei primitivi)
risultano irrappresentabili non per incapacità dei suoi mezzi poetici, ma perché sono di per sé impossibili da
rappresentare. Dalla credenza di un fallimento personale e soggettivo si passa, in modo brusco ma
rasserenante, al riconoscimento di un fallimento strutturale e oggettivo, in cui incorre inevitabilmente persino
l’arte teatrale che Alexandru tenta invano di coltivare. Con tale scoperta, Uomini e pietre apre le porte a una
nuova drammaturgia possibile, in cui il teatro ha lo scopo di esaltare più che di spiegare il mistero bello della



vita.

 





Dipinto della cappella di San Brizio DI Luca Signorelli, forse rappresentante Empedocle 

 

Ben più articolato è senza dubbio il testo Avventura spirituale. Qui, il tema del “teatro nel teatro” è stavolta
assai evidente e raggiunge picchi a dir poco labirintici. Avventura spirituale non è, infatti, solo il titolo del
dramma di Eliade. Esso è un concentrato di drammi omonimi, che annoverano almeno, in ordine di
apparizione: 1) l’opera teatrale che il drammaturgo Manciu dice di aver già scritto nel primo atto; 2) la
commedia che Manciu allestisce ai danni di ?tefania tra il primo e il terzo atto, facendola fidanzare con colui
che lei crede essere il compositore Barbura, quando in realtà si tratta del suo confidente Baranda, che
assistette Barbura fino alla morte; 3) la prima avventura spirituale di ?tefania, che fidanzandosi con il falso
Barbura si convince di essere la reincarnazione della sua ex-moglie Christina, morta annegata da diversi anni,
e si paragona a un’Euridice riscattata da Orfeo; 4) lo spettacolo che un regista allestisce a partire dall’opera
teatrale di Manciu e che questi vede all’inizio dell’atto quarto, ma non riconosce come suo («Allora, o sono
io che ho dimenticato il testo, oppure si tratta di un’altra pièce, con lo stesso nome, di un altro autore!»); 5) la
seconda avventura spirituale di ?tefania, che dopo aver rotto il fidanzamento con Barbura/Baranda si
abbandona a una vita dissoluta, a un’autentica «discesa all’inferno», che le permette di comprendere il vero
significato del mito di Orfeo ed Euridice.

 

In tutta questa confusione labirintica, che Eliade allestisce volutamente per rispecchiare il carattere infernale
che può assumere la nostra esistenza, l’aspetto essenziale che emerge è che da una simile esperienza sono i
più deboli a entrare in contatto con il sacro. La sola che sembra apprendere qualcosa dagli eventi è in fondo ?
tefania: colei che finora era la spettatrice inerme delle macchinazioni di Manciu, il quale invece finisce per
non capire più nulla, persino a non riconoscere l’opera da lui stesso creata. In modo simile ad Alexandru di
Uomini e pietre, che solo da ferito riesce a comprendere (senza poterlo esprimere) il mistero della vita, o ai
sacerdoti deformi descritti nel cap. 1 del Trattato di storia delle religioni di Eliade come portatori di
ierofanie, così in Avventura spirituale è una debole vittima a trarre unico giovamento dall’avventura
medesima.

Come l’Ifigenia, infine, anche La colonna infinita – titolo desunto dal nome dell’ultima scultura creata da
Constantin Brâncu?i a Târgu Jiu – sembra a prima vista aver poca attinenza con la rappresentazione di un
artista che dà una direzione performativa alla sua attività creatrice. Eliade si ispira appunto a uno scultore e
non a un uomo di teatro, con l’intento di indagare le cause della sterilità creativa in cui l’artista cadde dopo
aver terminato il suo capolavoro, in genere spiegato con la delusione che dovette provare per non essere
riuscito a realizzare il mausoleo d’Indore in India. La lettura attenta del testo dimostra, però, che il
personaggio Brâncu?i è connotato come un artista di ispirazione performativa.

 

L’azione drammatica si sviluppa, anzitutto, grazie ai discorsi di una giovane attrice, che afferma di aver
capito dalle opere dello scultore che questi è il solo a conoscere il «mistero della danza» e di essersi recato da
lui per apprenderlo. A detta della donna, le sue sculture sono opere coreografico-performative, in quanto
danno alla pietra la possibilità di volteggiare in alto leggera e di sospendere per un momento la forza di
gravità che la trattiene a terra. Ciò vale sia per la compiuta Colonna infinita, simbolo del duro lavoro a cui
l’artista si sottopone per avvertire che è proprio della condizione umana partire da una fossa fino ad arrivare
al cielo e per sottolineare la difficoltà di tale ascesa, sia per il mai realizzato mausoleo d’Indore, che era
concepito come un nuovo labirinto di Dedalo in cui un esploratore avrebbe intrapreso una «danza labirintica»
e incontrato al suo centro non il Minotauro, bensì il suo Io. In secondo luogo, Brâncu?i stesso riconosce che
chi guarda le sue sculture con intelligenza e immaginazione sono presi dall’impulso a «cantare e a ballare per
la gioia, poiché non sei più ciò che eri prima», quindi a reagire in senso performativo, cosa che non
avverrebbe se le sue sculture non avessero tale qualità.



 

In terzo luogo, va notato che Eliade suggerisce alla fine del suo dramma che lo scultore abbandonò il
mausoleo d’Indore perché si rese dolorosamente conto che dopo la Colonna infinita nulla più poteva essere
tentato e l’unica cosa sensata che restava da compiere per comunicare il sacro era fare silenzio, che è di
nuovo una concezione di ispirazione teatrale. Come i silenzi a teatro risultano udibili quando si decide di non
produrre suoni o parole, così la scultura – secondo il personaggi di Brâncu?i – dice l’ineffabile quando rifiuta
di far danzare e cantare la pietra, ovvero decide di non scolpire. Forse il più “statico” e didascalico dei
drammi eliadiani, La colonna infinita ha, però, il merito di suggerire l’interessante prospettiva che tutte le arti
(scultura inclusa) tendono inconsciamente alla teatralità, vale a dire alla capacità di esprimere l’inesprimibile
con la rinuncia deliberata a dire e a fare alcunché.

 

Foto della costruzione de La Colonna infinita di Brancusi. 

 

Il teatro di Eliade che è stato parzialmente studiato in questo saggio può essere allora descritto, in
conclusione, come un teatro che riflette sulla sua stessa natura, individuando in sé una grande virtù e un suo
forte limite. La virtù di cui dispone è quella di riuscire ad allestire dei riti sulla scena che aprono le porte per
altri mondi e provocano, nei soggetti particolarmente deboli o suscettibili, un’elevazione spirituale, cioè un
accesso al sacro. Il teatro è definibile, in questo senso, come un “patire”. Poiché sono coloro che vengono
feriti o che addirittura trovano la morte – come Ifigenia, Alexandru, ?tefania, Brâncu?i – a percepire cose che
sfuggono agli esseri umani sani e forti. Il limite di cui soffre il teatro consiste, invece, nel suo necessario
fallimento a rendere intelligibili queste esperienze spirituali, che eppure riesce a evocare coi suoi personaggi.

 



Ifigenia allude a un mondo nuovo di cui non sapremo niente, Alexandru avverte una bellezza misteriosa della
vita che non riusciamo a cogliere, ?tefania ci dice di aver finalmente capito il significato del mito di Orfeo ed
Euridice che a noi sfugge del tutto, Brâncu?i descrive l’elevazione che l’umanità può ricavare dalla danza
delle pietre e dal silenzio, ma che noi non riusciamo ad attuare. Nessuno di loro ha successo, insomma, nel
dare forma, colore ed espressione alle loro intuizioni superiori, che ci vengono donate senza darci anche gli
strumenti per capirle, o per realizzarle. Con la sua capacità di creare forze e visioni intense che restano inutili
o inerti nelle nostre mani, il teatro manifesta di essere quello che è forse da sempre: un’arte grandiosa e
misera al tempo stesso.

 

Per una visione più completa di Mircea Eliade e un inquadramento storico - e soprattutto ideologico  -più
dettagliato della sua figura, si veda l'articolo di Enrico Manera, "Mircea Eliade. Uno sciamano
contemporaneo".

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/materiali/teorie/mircea-eliade-uno-sciamano-contemporaneo
https://test.doppiozero.com/materiali/teorie/mircea-eliade-uno-sciamano-contemporaneo
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





