DOPPIOZERO

|| “teatro nel teatro” di Eliade: un’ipotes
er meneutica

Enrico Piergiacomi
23 Febbraio 2017

| lettori italiani e attenti di Mircea Eliade sanno che il teatro rappresenta un interlocutore importante nella sua
riflessione storico-filosofica. Il suo mastodontico corpus letterario e scientifico comprende, infatti, numerosi
testi cheriflettono sul lavoro degli attori e sullafunzione “soteriologica’ che dovrebbe assolvere la
rappresentazione drammatica. Si potrebbe ricordare, atal proposito, almeno Diciannove rose, ossial’ ultimo
romanzo di Eliade, dalui pubblicato in rumeno nel 1980, che costituisce senz’ altro il documento piu esplicito
della sua concezione teatrale. Nel capitolo 11 del libro, il romanziere Anghel Pandele e I’ attore leronim
Thanase definiscono o spettacolo come una «tecnica di redenzione», che procura a chi ne partecipail
raggiungimento di una misteriosa «liberta assoluta», ovvero I’ evasione da un tempo e da uno spazio storico
che diventa ogni giorno sempre piu oppressivo, avvilente, claustrofobico.

Meno noto — almeno finora— é che Eliade non fu solo un teorizzatore del teatro e della sua essenza
soteriologica. Fu anche un drammaturgo, che pubblico nel corso della sua esistenza quattro testi teatrali (
Ifigenia, Uomini e pietre, Avwentura spirituale, La colonna infinita) e un frammento drammatico (1241).

Queste opere sono state raccolte e l[impidamente tradotte da Horia Corneliu Cicorta? nel 2016, presso la casa
editrice Bietti di Milano (Tutto il teatro. 1939-1970). Esse sono accompagnate da una densa introduzione
critica, dove, daun lato, il curatore ricostruisce, con grande rigore filologico, lagenes di ciascuna
drammaturgia e la suarelazione con altri testi del corpus eliadiano. Dall’ altro, egli documenta la mancata
realizzazione di due ulteriori drammaturgie: La commedia della morte, che Eliade immagino nella sua mente
senzamai trasporla su carta, eil libretto per operaliricalLa peste di Caragea. Potremmo percio dire,
riprendendo la distinzione che troviamo nel racconto Pierre Menard, autore del “ Chisciotte” delle Finzioni
di Borges, cheil volume di Cicorta? raccoglie |’ opera“visibile” el opera“invisibile’ dell’ autore rumeno.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-teatro-nel-teatro-di-eliade-unipotesi-ermeneutica
https://test.doppiozero.com/il-teatro-nel-teatro-di-eliade-unipotesi-ermeneutica
https://test.doppiozero.com/enrico-piergiacomi

Cioran, lonesco ed Eliade a Place Firstenberg Paris.

Un lettore gia esperto di Eliade ritroverain queste drammaturgie un condensato delle idee argomentate nei
suoi scritti scientifici, in particolare nel Trattato di storia dellereligioni: il camuffamento del sacro nel
profano (ovvero, larealta come “ierofania’) e’ attivita umana come ripetizione di un archetipo che abolisce
il tempo storico, facendo entrare in un altro ritmo temporale. In questo senso, il volume Tutto il teatro a cura
di Cicorta? offre un’ utile summa del pensiero eliadiano. Ma seil valore delle drammaturgie di Eliade si
limitasse a loro essere un compendio, esse risulterebbero in un certo senso superflue, o meglio interessanti
documenti storici di un filone marginale dell’ attivita creativa di Eliade. Non vi sarebbe, insomma, la
necessitadi leggere e rappresentare i testi teatrali eliadiani, se non per divulgare Eliade ai non-specialistici
attraverso Eliade stesso.

Fortunatamente, vi € almeno un aspetto profondamente original e che queste opere manifestano. Le
drammaturgie eladiane indagano la natura del processo teatrale e creativo, visto come un viaggio di recupero
di un sacro degradatosi in forme sterili e inefficaci, nonché descrivono i sacrifici ei dolori cheil creatore
deve inevitabilmente incontrare, sopportare o superare lungo il suo percorso di crescita spirituale. E dato che



tale aspetto originale € esaminato meno dettagliatamente nelle sue opere scientifiche / narrative, ne consegue
chei testi teatrali di Eliade offrono alcune integrazioni utili alla definizione del sacro che troviamo nel
Trattato di storia dellereligioni e alla prospettiva del teatro quale tecnica di salvezza descrittain Diciannove
rose.

Seinfatti si cercadi leggere laraccoltadei testi teatrali acuradi Cicorta? come un insieme unitario, si nota
un elemento interessante e comune. Ciascuna drammaturgia di Eliade ha come protagonista un artista che sta
realizzando o intende realizzare, in modo pit 0 meno consapevole, un’ opera“performativa’. Sebbenei
protagonisti non coincidano sempre con un uomo o una donnadi teatro, vedremo cheil loro lavoro tende di
continuo in questa direzione. Valorizzando tale elemento, si puo riconoscere che Eliade scrive drammaturgie
che non cercano di evocare esclusivamente il teatro, bensi un “teatro nel teatro”: in altri termini, un teatro che
rappresenta il suo stesso fare, facendo emergere al contempo i suoi poteri ei suoi problemi.

L a sola eccezione lampante a questa miaipotesi ermeneutica e costituita dal frammento drammatico 1241,
che rappresenta un episodio della storia della Romania (I'invasione dei primi stati romeni da parte dei
Tartari) e in cui nessun personaggio Si pone come un creatore. L’incompiutezza evidente del testo &
sufficiente, tuttavia, a ridimensionare questa difficolta. Non sappiamo come lavicenda di 1241 si sarebbe
potuta sviluppare, pertanto non possiamo escludere che anche qui il protagonista (forse Marina, lafiglia del
principe?) s sarebbe posto come un creatore che da alla sua attivita una direzione performativa. Le quattro
drammaturgie compiute offrono, invece, sufficienti sostegni per suffragare la mia proposta, come provero di
seguito ad argomentare, studiando sommariamente il loro contenuto.



ﬂ.,_.._. 3 > E. Im.a -
s_..uﬂ S
s T -

1 ! - (&h‘. T .. ¥
B, 2=
£ ~ i DeERl,




Crazy Jane di Richard Dadd.

Il dramma Ifigenia €il testo in cui emerge meno esplicitamente la dimensione performativa. Protagonista
dell’operae|’omonimafigliadi Agamennone e Clitemnestra, dungue una giovane vergine e non un’ artista di
teatro. E tuttavia, il sacrificio che Ifigenia decide di compiere per consentire la partenza dei Greci verso Troia
e di fatto assimilato da Eliade a un atto performativo, partecipando a quale lacomunitasi salva dallamiseria
materiale e spirituale in cui avevafinoravissuto. Il gesto della fanciullaimpedisce, ad esempio, le nozze di
Achille, acui erastato predetto che sarebbe morto in tarda eta ma dimenticato datutti, se avesse formato una
famigliain Grecia, mentre sarebbe deceduto giovane e tuttavia ricordato in eterno per le sue gesta eroiche, se
fosse andato in guerra. Ladissoluzione di Ifigenia comporta, dunque, un paradossale atto di creazione teatrale
e un raggiungimento dell’immortalita. Come affermalei stessa, il suo sacrificio o —in termini positivi —il suo
rito nuziale con lamorte dainizio, infatti, a «un altro mondo», che altrimenti sarebbe risultato ignoto e
inaccessibile, dove Achille trovalagloriain battaglia e con essalavitanel ricordo delle generazioni future.

A ulteriore riprova della dimensione performativa e creativa del gesto di Ifigenia é che la drammaturgia di
Eliade prevede che il suicidio dellafanciullavengarecitata dagli attori sul palcoscenico. Questo semplice ma
eloguente fatto comporta la chiara presa di distanza dal repertorio tragico classico, in cui il sacrificio della
fanciulla o avviene fuori scena, come nell’ Ifigenia in Aulide di Euripide, o viene sventato prima che abbia
luogo, che e quel che accade nell’ Ifigenia di Racine. Il rito nuziale di Ifigenia con la morte e pertanto teatrale
perché &, appunto, un rito portato sulla scena. Il gesto rituale € in fondo spesso descritto da Eliade come una
delle fonti del teatro. In termini espliciti, cio € asserito, ad esempio, nel cap. 1 del Trattato di storia delle
religioni, o in acuni appunti scritti nel marzo 1959 del suo Giornale (ed. italiana 1977), in cui lo scrittore
discute lateoriadi William Ridgeway della nascita dellatragedia dal culto dei morti (The Origin of Tragedy,
1910).

In Uomini e pietre, che mostrail poeta Alexandru e lo scienziato Petru? nell” atto di esplorare una grotta
rimasta inoccupata dai tempi della preistoria, la dimensione teatrale risultainvece esplicita. Alexandru e un
artista di teatro, come si evince siadal finale dell’ atto primo, in cui si scopre che il personaggio € autore di
un’ operateatrale, sia dalla qualita della suaimmaginazione, che é essenzialmente drammatica. Quando si
trovaaimmaginare lavita degli esseri che avevano abitato la grotta, infatti, egli si figura sempre del piccoli
quadri scenici, ad esempio quello di unafanciullache é portatain sposaaun orso. Il punto di svolta decisivo
di questa drammaturgia é il momento in cui Alexandru si rende conto di non poter riuscire a rappresentare la
paura originaria che provarono i primitivi che abitarono questa caverna. Tale esperienza— unita alla scoperta
di una nuova specie di parassita, i troglobi, che gli mostrano a quale picco di degradazione si puo ridurre la
vita organica—fasi cheil giovane abbracci di colpo il nichilismo, dunque respinga la bellezza e la sacralita
delle cose che primariusciva a percepire («Non € meglio negare, calpestare, dissacrare?»).

Un incidente avvenuto durante |a discesa portera Alexandru, tuttavia, a provare un intenso dolore fisico che
lo induce arinvangare il mondo «irrealmente bellox» fuori dallagrotta e ariscuotersi dallacrisi dei valori,
arrivando peraltro aun’ agnizione “mistica’. Le esperienze dellavita (inclusala paura originariadei primitivi)
risultano irrappresentabili non per incapacita del suoi mezzi poetici, ma perché sono di per sé impossibili da
rappresentare. Dalla credenza di un fallimento personale e soggettivo si passa, in modo brusco ma
rasserenante, al riconoscimento di un fallimento strutturale e oggettivo, in cui incorre inevitabilmente persino
I arte teatrale che Alexandru tentainvano di coltivare. Con tale scoperta, Uomini e pietre apre le porte auna
nuova drammaturgia possibile, in cui il teatro halo scopo di esaltare piu che di spiegare il mistero bello della



vita



iy

2

-




Dipinto della cappella di San Brizio DI Luca Sgnorélli, forse rappresentante Empedocle

Ben piu articolato € senza dubbio il testo Avwentura spirituale. Qui, il tema del “teatro nel teatro” € stavolta
assal evidente e raggiunge picchi adir poco labirintici. Avwentura spirituale non €, infatti, solo il titolo del
drammadi Eliade. Esso e un concentrato di drammi omonimi, che annoverano almeno, in ordine di
apparizione: 1) I’ operateatrale che il drammaturgo Manciu dice di aver gia scritto nel primo atto; 2) la
commedia che Manciu allestisce ai danni di tefaniatrail primo eil terzo atto, facendola fidanzare con colui
chelei crede essereil compositore Barbura, quando in realta si tratta del suo confidente Baranda, che
assistette Barbura fino alla morte; 3) la prima avventura spirituale di efania, che fidanzandosi con il falso
Barbura si convince di essere lareincarnazione della sua ex-moglie Christina, morta annegata da diversi anni,
e s paragonaaun’ Euridice riscattata da Orfeo; 4) lo spettacolo che un regista allestisce a partire dall’ opera
teatrale di Manciu e che questi vede all’inizio dell’ atto quarto, ma non riconosce come suo («Allora, o sono
io che ho dimenticato il testo, oppure si tratta di un’altra piéce, con lo stesso nome, di un altro autore!»); 5) la
seconda avventura spirituale di tefania, che dopo aver rotto il fidanzamento con Barbura/Baranda si
abbandona a una vita dissoluta, a un’ autentica «discesa all’ inferno», che le permette di comprendereil vero
significato del mito di Orfeo ed Euridice.

In tutta questa confusione labirintica, che Eliade allestisce volutamente per rispecchiareil carattere infernale
che puo assumere la nostra esistenza, I’ aspetto essenziale che emerge e che da una simile esperienza sono i
piu deboli aentrare in contatto con il sacro. La sola che sembra apprendere qualcosa dagli eventi €in fondo ?
tefania: colei che finora erala spettatrice inerme delle macchinazioni di Manciu, il quale invece finisce per
non capire piu nulla, persino a non riconoscere |’ opera da lui stesso creata. In modo simile ad Alexandru di
Uomini e pietre, che solo daferito riesce a comprendere (senza poterlo esprimere) il mistero dellavita, o ai
sacerdoti deformi descritti nel cap. 1 del Trattato di storia delle religioni di Eliade come portatori di
ierofanie, cosi in Avwentura spirituale € una debole vittima a trarre unico giovamento dall’ avventura
medesima.

Come’ Ifigenia, infine, anche La colonna infinita — titolo desunto dal nome dell’ ultima scultura creata da
Constantin Brancu? a Téargu Jiu — sembra a prima vista aver poca attinenza con la rappresentazione di un
artista che da una direzione performativa alla sua attivita creatrice. Eliade si ispira appunto a uno scultore e
non a un uomo di teatro, con |’ intento di indagare le cause della sterilita creativain cui I’ artista cadde dopo
aver terminato il suo capolavoro, in genere spiegato con la delusione che dovette provare per non essere
riuscito arealizzare il mausoleo d’Indorein India. Lalettura attenta del testo dimostra, pero, cheil
personaggio Brancu? & connotato come un artista di ispirazione performativa.

L’ azione drammaticasi sviluppa, anzitutto, grazie ai discorsi di una giovane attrice, che affermadi aver
capito dalle opere dello scultore che questi €l solo a conoscere il «mistero della danza» e di essersi recato da
[ui per apprenderlo. A detta della donna, e sue sculture sono opere coreografico-performative, in quanto
danno allapietralapossibilitadi volteggiare in alto leggera e di sospendere per un momento laforza di
gravitache latrattiene aterra. Cio vale sia per la compiuta Colonna infinita, simbolo del duro lavoro acui

I’ artista si sottopone per avvertire che e proprio della condizione umana partire da unafossa fino ad arrivare
al cielo e per sottolineare la difficolta di tale ascesa, siaper il mai realizzato mausoleo d’ Indore, che era
concepito come un nuovo labirinto di Dedalo in cui un esploratore avrebbe intrapreso una «danza | abirinti ca»
eincontrato a suo centro non il Minotauro, bensi il suo lo. In secondo luogo, Brancu? stesso riconosce che
chi guarda le sue sculture con intelligenza e immaginazione sono presi dall’impul so a «cantare e a ballare per
lagioia, poiché non sei piul cio che eri prima», quindi areagire in senso performativo, cosa che non
avverrebbe se e sue sculture non avessero tale qualita.



In terzo luogo, va notato che Eliade suggerisce alla fine del suo dramma che lo scultore abbandono il
mausoleo d’ Indore perché si rese dolorosamente conto che dopo la Colonna infinita nulla piu poteva essere
tentato e |’ unica cosa sensata che restava da compiere per comunicare il sacro erafare silenzio, che e di
nuovo una concezione di ispirazione teatrale. Comei silenzi ateatro risultano udibili quando si decide di non
produrre suoni o parole, cosi la scultura— secondo il personaggi di Brancu? —dice |’ ineffabile quando rifiuta
di far danzare e cantare la pietra, ovvero decide di non scolpire. Forseil piu “statico” e didascalico dei
drammi eliadiani, La colonna infinita ha, pero, il merito di suggerire I’ interessante prospettiva che tutte le arti
(sculturainclusa) tendono inconsciamente allateatralita, vale adire ala capacita di esprimere |’ inesprimibile
con larinunciadeliberataadire e afare alcunché.

-y T
T

Foto della costruzione de La Colonna infinita di Brancusi.

Il teatro di Eliade che € stato parzialmente studiato in questo saggio puod essere allora descritto, in
conclusione, come un teatro che riflette sulla sua stessa natura, individuando in sé€ una grande virtu e un suo
forte limite. Lavirtu di cui dispone € quelladi riuscire ad allestire dei riti sulla scena che aprono le porte per
altri mondi e provocano, nei soggetti particolarmente deboli o suscettibili, un’elevazione spirituale, cioé un
accesso al sacro. |l teatro e definibile, in questo senso, come un “patire”. Poiché sono coloro che vengono
feriti o che addirittura trovano la morte — come Ifigenia, Alexandru, 2tefania, Brancu? — a percepire cose che
sfuggono agli esseri umani sani eforti. Il limite di cui soffreil teatro consiste, invece, nel suo necessario
fallimento arendere intelligibili queste esperienze spirituali, che eppure riesce a evocare coi suoi personaggi.



Ifigenia allude a un mondo nuovo di cui non sapremo niente, Alexandru avverte una bellezza misteriosa della
vita che non riusciamo a cogliere, ?tefania ci dice di aver finalmente capito il significato del mito di Orfeo ed
Euridice che anoi sfugge del tutto, Brancu? descrive |’ elevazione che I’ umanita puo ricavare dalla danza
delle pietre e dal silenzio, ma che noi non riusciamo ad attuare. Nessuno di loro ha successo, insomma, nel
dare forma, colore ed espressione alle loro intuizioni superiori, che ci vengono donate senza darci anche gli
strumenti per capirle, o per realizzarle. Con la sua capacita di creare forze e visioni intense che restano inutili
o inerti nelle nostre mani, il teatro manifesta di essere quello che é forse da sempre: un’ arte grandiosa e
misera a tempo stesso.

Per una visione piu completa di Mircea Eliade e un inquadramento storico - e soprattutto ideologico -piu
dettagliato della sua figura, si veda I'articolo di Enrico Manera, "Mircea Eliade. Uno sciamano
contemporaneo”.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/materiali/teorie/mircea-eliade-uno-sciamano-contemporaneo
https://test.doppiozero.com/materiali/teorie/mircea-eliade-uno-sciamano-contemporaneo
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Pl X Y
K
g - .:1¥ ‘;ill" il :

Mircea Eliade

TUTTO IL TEATRO
1939-1970

a cura di Horia Corneliu Cicortas

/




