
 

Roberto Cuoghi, il pozzo di Babele 
Andrea Cortellessa
25 Febbraio 2017

È un segno del destino che la parabola ricca e strana di Roberto Cuoghi inizi sotto il segno dell’equivoco. Fra
il 1996 e il ’98, quando frequenta l’Accademia di Brera, Cuoghi si sottopone a una serie di prove iniziatiche
alle quali resta ancor oggi legata la sua fama. Nell’arco di sette anni, a partire dal ’98, trasforma
artificialmente il proprio aspetto, appesantendosi e invecchiandosi sino a far coincidere la propria immagine
con quella di suo padre. L’anno prima, per undici mesi, aveva smesso di tagliarsi le unghie delle mani. Ma
ogni volta che ne ha occasione Cuoghi nega a questi gesti lo statuto di “opere”: né performance né “sculture
viventi”. Non si tratta (solo) di un vezzo d’artista, in fuga da un mitobiografema a rischio di stereotipo. Credo
davvero non siano opere bensì, semmai, loro preliminari: esercizi spirituali che (come nella tradizione
fondata da Ignazio di Loyola o in quella antica dell’esicasmo) si fondano su un allenamento del corpo, una
sua predisposizione «antropotecnica» (come Peter Sloterdijk ha rideclinato, in Devi cambiare la tua vita,
Cortina 2009, questa tradizione di lungo periodo). 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/roberto-cuoghi-il-pozzo-di-babele
https://test.doppiozero.com/andrea-cortellessa


Roberto Cuoghi al museo del Louvre. 

 

La prima opera matura di Cuoghi aveva già “lavorato” il proprio corpo al fine di modificare la propria
«grammatica della visione» (per dirla con Maria Corti). Nell’autunno del ’97 aveva indossato occhiali da
saldatore con montati, al posto delle lenti, prismi di Schmidt-Pechan che ribaltano l’immagine di 180°,
rovesciando la destra e la sinistra. Alla nausea e al disorientamento, Cuoghi resiste solo cinque giorni. Nei
quali però fa in tempo a realizzare una settantina di autoritratti e una serie di testi dalla grafia deforme, “a
zampe di gallina”, che intitola Il Coccodeista (come in un immaginario movimento artistico fondato sul verso
appunto della gallina). Fra gli autoritratti ce ne sono diversi nei quali indossa, oltre ai visori, una bandana col
simbolo tradizionale del Sol Levante, come impersonando un kamikaze. Era in effetti «un lavoro da
kamikaze», dirà in seguito Cuoghi, ma non solo per la sua componente autodistruttiva; a loro volta i piloti
suicidi impiegati dall’aeronautica giapponese sul finire della Seconda guerra mondiale sono una
sopravvivenza moderna della tradizione ascetica discussa da Sloterdijk: la fascia di cotone indossata attorno
alle tempie, l’hachimaki, è simbolo d’impegno diffuso nelle cerimonie scintoiste (ma anche nel mondo dello
sport; oggi la indossa Takeru Kobayashi, incontrastato campione di alimentazione agonistica).   

Anche i lavori in apparenza più tradizionali di Cuoghi sono a loro volta boîtes-à-méprendre. Belinda per
esempio, la scultura colossale che accoglieva i visitatori all’ingresso della Biennale di Venezia del 2013, è
fatta di una materia plastica leggerissima che simula però un peso mostruoso e la patina “vulcanica” che la
ricopre, facendola sembrare una concrezione lavica, è ottenuta – spiega Cuoghi – mediante «cenere da
pizzeria». Allo stesso modo, la trasvalutazione del demone Pazuzu è stata ottenuta, nel 2008, realizzando al
laser una scansione tridimensionale di un amuleto di bronzo «grande come una sorpresina delle patatine»,



proveniente dall’antica Mesopotamia e conservato al Louvre; l’immagine digitale è stata poi modellata su
scala gigante (alto quasi sei metri, con un’apertura alare di tre) e collocata sul terrazzo del Castello di Rivoli.

 



Roberto Cuoghi , Belinda. 

 

Fa spesso riferimento, Cuoghi, al mito della Torre di Babele: ricordandone l’interpretazione che ne aveva
dato in uno dei suoi ultimi scritti Giorgio Manganelli, per il quale quella hybris «non nacque da tracotanza
d’orgoglio ma dalla disperazione». Prima della Caduta, «gli uomini parlavano un’unica lingua, […] ma non
avevano un nome». Il nome ritrovato da Cuoghi, davvero nomen omen, coincide con la sua sorte. Le pratiche
autopoietiche giovanili si ritrovano nell’attitudine fabbrile a forgiare in proprio i suoi strumenti (gli
strumenti musicali – realizzati colla consulenza di organologi archeologi – impiegati per incidere il coro
tragico degli assiri sterminati a Ninive in Šullaiku, 2008; i forni per creare i granchi meccanici di ceramica
che invadono l’isola di Hydra in Putiferio, 2016): così va inteso il suo particolare deskilling. 

 



Roberto Cuoghi, Pazuzu, 2008. 

 

Il mito di Babele è illustrato da un’opera nella quale Cuoghi ha voluto interrogare le insolubili aporie del
linguaggio verbale. Da i?? e pi?gal? a i?? e i?? o pi?gal? e pi?gal? s’intitola – con una formula medica
dell’antica India – un libro d’artista pubblicato nel 2014, nel quale un breve quanto enigmatico testo scritto
da Cuoghi in italiano viene sottoposto a una catena di ventuno traduzioni in dodici lingue diverse: retro-
tradotto in italiano, nel testo d’arrivo, come prevedibile pressoché nulla resta di quello di partenza. Qualcosa
del genere aveva già fatto Eugenio Montale, prescrivendo alla complice Maria Corti di sottoporre a un simile
trattamento una delle poesie più memorabili delle Occasioni, Nuove stanze. Che infine vide la luce, col titolo
Poesia travestita, molto dopo la sua morte, nel 1999. Si trattava di un testo completamente nuovo; basti
pensare che Clizia, severa alleata metafisica, sparisce: sostituita da un implacabile avversario di sesso
maschile. Ma succede pure che, lungo la trafila, parole e immagini già cancellate tornino in sedi impreviste:
non meno inquietanti, alla lettera, revênants. 

Così, nel “gioco del telefono” di Cuoghi, l’immagine iniziale del suo testo («Gli angeli mettono il pane in
forno»), presa dall’inno di San Tommaso Panis angelicus, alla fine del percorso riappare stravolta: «Sembra
che per fare il pane stia cercando una farina che non esiste». Un’immagine che pare alludere alla sostanza
irridente dell’intero progetto: la farina che non esiste è la materia verbale spuria, irreparabilmente corrotta,
che sostanzia il «pane» dell’opera. 

 



Roberto Cuoghi.

 

Quando alla periferia di Milano si perviene nello studio-fornace-athanor nel quale sono sprofondati Roberto,
Alessandra e Nicoletta colpisce subito – scritta a caratteri cubitali sopra l’ingresso – la scritta LOTTA: un
anagramma, mi dicono con un sorriso, dell’insegna TOTAL di un benzinaio. Mentre Cuoghi mi spiega come
realizzerà i granchi di Putiferio, mi distraggo chiedendomi se sia più importante riconoscere la pubblicità
dietro quella professione di antagonismo, oppure svelare il potenziale antagonista della pubblicità… del resto
anche quella marca di carburante trasvaluta in termini mercantili un concetto metafisico come la totalità… 

 





Roberto Cuoghi, dettaglio, 2015. 

 

Quella scritta dantesca, infernale, richiama le immagini di demoni che infestano l’opera più recente di
Cuoghi. Come il già incontrato Pazuzu, demone dei venti della mitologia mesopotamica. Ricordando come
dalla sua immagine fosse stata elaborata nel 1973 quella del Diavolo nel blockbuster cinematografico
L’esorcista, con un certo ottimismo Cuoghi si dice convinto che Pazuzu, demone doppio, sarebbe piuttosto lo
strumento perfetto dell’esorcista. Ma era un altro film la sua favola d’identità, nell’adolescenza nella Modena
in cui è nato (proprio nel ’73…): Simon del deserto di Luis Buñuel (1964). E davvero nessuno meglio di
Cuoghi incarna oggi una funzione antica, ma oggi più attuale che mai: quella dell’artista come eremita. Che
si raccoglie in un più o meno accigliato isolamento, in più o meno implicita polemica nei confronti della
mondanità sempre più esteriore, pubblicitaria appunto, che regola il «sistema dell’arte» nel tempo della sua
turbo-finanziarizzazione. Ispirato alla figura di Simeone Stilita, che nel V secolo d.C. visse per 37 anni in
cima a una colonna nei pressi di Aleppo, il Simon di Buñuel rifiuta il sacerdozio che gli viene offerto dai
monaci, ma è evidente la superbia di questa e altre sue professioni di umiltà.

 

Roberto Cuoghi, Putiferio, 2016, performance all'isola di Hydra, Deste foundation. 

 

L’isolamento di Simon, le sue forme estremistiche di penitenza (come lo stare in piedi, sulla colonna, su un
piede solo), sono all’origine del lavoro di Cuoghi su di sé. Prima che venisse autorizzata la scansione digitale
dell’originale conservato al Louvre, nel 2007 Cuoghi aveva realizzato, di Pazuzu, una coloratissima versione
“fumettistica” nella quale questo cartoon fosforescente è appollaiato, come un Gargoyle su una cattedrale
gotica, in cima a una specie di colonna che riproduce il logo del Castello di Rivoli: l’artista-eremita si



raffigura in stato di isolamento sul ciglio, alla sommità dell’istituzione-arte.  

 

L’unicità della figura di Cuoghi nel panorama dell’arte italiana di oggi – sostiene Andrea Bellini – consiste
nel suo nichilismo di marca romantica, demonica: antitetico rispetto alla dominante anti-tragica della nostra
cultura (come ha mostrato Giorgio Agamben), ironica o comunque tesa alla ricomposizione di tensioni e
conflitti sul piano dell’equilibrio. Invece di estendersi sulla superficie, su un piano, è come se Cuoghi
scavasse alla ricerca di un fondo remoto quanto elusivo: e colla sua erudizione sorprendente (che per molti
versi lo avvicina a uno scismatico per antonomasia come Emilio Villa) è davvero un pozzo di scienza. Del
resto già Kafka aveva rideclinato l’immagine della Torre in quella della Fossa di Babele: perché la
confusione delle lingue, cioè quella tra i vari piani della conoscenza e i diversi piani temporali, non avviene
elevandosi, come una torre o uno stilita nel deserto, ma sprofondando in un deposito remoto che poi è forse
l’immaginario collettivo. Dal suo pozzo Cuoghi fa emergere, ha scritto Bellini, una componente «oscura e
febbricitante».

 

Roberto Cuoghi, Putiferio, 2016, performance all'isola di Hydra, Deste foundation. 

 

E infatti, dalla leggenda di Simon non poteva mancare l’Avversario: la mitobiografia del suo scisma dal
Secolo (come quella – dalla sterminata fortuna artistica e letteraria – di Sant’Antonio abate, che lo precede di
circa un secolo) è la storia delle tentazioni nelle quali lo induce Satana per porvi termine. Nel film di Buñuel
il diavolo si presenta nelle vesti ingannevoli, travisate, prima di una bambina all’apparenza innocente, poi
d’una donna lussuriosa (è Silvia Pinal, già protagonista di Viridiana e dell’Angelo sterminatore). Simon in un
primo momento riesce a scacciarla (al che la splendida donna si rivela un’orribile vecchia), ma alla fine



Satana si ripresenta per trascinarlo, a bordo di un aereo, nel mondo contemporaneo: in un locale notturno di
New York dove Simon è costretto ad assistere alla danza sfrenata di giovani che, ai suoi tempi, avrebbe
invece probabilmente contato fra i suoi seguaci. Il rapporto fra Simon e il Diavolo è chiaramente improntato
all’ambivalenza; lo dimostra il finale che Buñuel (come dirà una volta a Georges Sadoul) aveva immaginato
per il suo film, senza riuscire a realizzarlo: morto Simon sulla sua colonna, il suo posto sarebbe stato
usurpato proprio da Satana che, prese le sue vesti, avrebbe condotto l’umanità alla perdizione.

 



Roberto Cuoghi.

 

Ispirata al principio dei desideri – ai loro oscuri oggetti – è l’opera tutta di un artista come Buñuel, fatta per
essere fraintesa, infinitamente travisata; e se Simon del deserto ne appare la quintessenza è in quanto opera



strutturalmente, ancorché preterintenzionalmente, “aperta” (il film non venne completato, e restò allo stadio
di mediometraggio, perché durante il lavoro fallì la produzione…). L’eremita di Buñuel viene frainteso da
coloro dai quali ha scelto di separarsi; ma lui stesso, a ben vedere, non può che fraintendere, travisare la
propria esperienza. Alla fine Satana al reiterato, e sempre meno convinto, «Vade retro» di Simon risponde,
con gesto di sfida e tono di trionfo, con quelle che sono le ultime parole del film: «Vade ultra!... è la vita,
ubriacone, devi sopportarla… devi sopportarla fino in fondo!»

 

Dal 22 febbraio al 30 aprile, al Centre d’art contemporain di Ginevra, si espone a cura di Andrea Bellini Perla Pollina, 1996-
2016, la prima grande retrospettiva di Roberto Cuoghi. Dal catalogo della mostra, edito da Hatje Cantz, si riproduce una
versione ridotta del contributo di Andrea Cortellessa. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



