
 

Rizoma 
Edoardo Acotto
14 Dicembre 2011

Presentato per la prima volta in un testo omonimo pubblicato dalle Éditions de Minuit nel 1976 e poi
ripubblicato come primo capitolo (Introduzione) di Millepiani quello di rizoma è un concetto cardinale della
coppia filosofica formata dai francesi Gilles Deleuze (filosofo) e da Félix Guattari (antipsichiatra).

 

“Il rizoma (da rizo-, radice, con il suffisso -oma, rigonfiamento) è una modificazione del fusto con principale
funzione di riserva. È ingrossato, sotterraneo con decorso generalmente orizzontale” (da Wikipedia). Tuttavia
nel repertorio concettuale di Deleuze & Guattari il rizoma indica tutt’altro che radicamento, verticalità e
gerarchia (si pensi alla metaforica heideggeriana legata al Grund): il rizoma cresce infatti orizzontalmente e
ha struttura diffusiva, reticolare, anziché arborescente. Il rizoma è un anti-albero, un’anti-radice, un’anti-
struttura.

 

L’orizzontalità rizomatica è giocata simbolicamente contro l’immagine filosofica di una conoscenza
“verticale” (l’albero della conoscenza, dalla Bibbia a Descartes a Varela e Maturana), e alla quale Deleuze &
Guattari attribuiscono intrinseca valenza (bio)politica, ovviamente repressiva: “è curioso come l’albero abbia
dominato la realtà occidentale e tutto il pensiero occidentale, dalla botanica alla biologia, l’anatomia, ma
anche la gnoseologia, la teologia, l’ontologia, tutta la filosofia…: il fondamento-radice, Grund, roots e
fundations” (Mille Plateaux, 27)[i].

 

Il rizoma è il movimento stesso del desiderio, dall’Anti-Edipo in poi protagonista assoluto della metafisica
deleuze-guattariana: “Quando un rizoma è tappato, arborificato, è finita, non passa più nulla del desiderio;
perché è sempre per rizoma che il desiderio si muove e produce” (Mille Plateaux, 22).

 

 

Principi di rizomaticità.

 

Pur annunciandoli come “caratteri approssimativi” del rizoma, Deleuze & Guattari formulano alcuni principi
che definiscono il rizoma.

 

Connessione ed eterogeneità (1 e 2): “qualsiasi punto di un rizoma può essere connesso con qualsiasi altro
punto, e deve esserlo”. Qui la linguistica generativa di Noam Chomsky viene esplicitamente tirata in ballo

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/rizoma
https://test.doppiozero.com/edoardo-acotto
http://it.wikipedia.org/wiki/Rizoma


come esempio negativo, perché la struttura sintattica sottesa a una frase linguistica inizia da un vertice (detto
“testa”) e procede per dicotomia.

 

Molteplicità (3): “le molteplicità sono rizomatiche e denunciano le pseudo-molteplicità arborescenti”. La
nozione di molteplicità – già sviluppata nei testi del solo Deleuze – è un altro punto singolare del “sistema”
di pensiero (rizomatico) di Deleuze e Guattari. Le molteplicità si oppongono all’unità e anche all’Uno
dell’onto-teologia occidentale. Tuttavia per avere delle molteplicità non è sufficiente aggiungere delle
dimensioni: occorre invece sottrarre l’uno che darebbe unità al molteplice. Un buon esempio di produzione
di molteplice è dato dal pianismo iper-virtuosistico di Glenn Gould: l’accelerazione che egli impone alla
musica fa proliferare l’insieme, trasforma i punti musicali in linee. E in un rizoma non ci sono punti o
posizioni come “in una struttura, un albero, una radice. Non ci sono nient’altro che linee”.

 

Rottura asignificante (4): a differenza delle strutture, che si scompongono in segmenti dotati a loro volta di
informazione strutturale, un rizoma “può essere rotto, spezzato in un punto qualsiasi, riprende a seguire l’una
o l’altra delle sue linee e seguendo altre linee”. Qui l’esempio, o meglio l’ipotiposi, del rizoma è il formicaio
e il suo apparentemente inarrestabile proliferare, per quante distruzioni parziali possa subire. Ogni rizoma
subisce una segmentarizzazione e stratificazione che attribuiscono significato, ma ogni volta che questa
“normalizzazione” viene interrotta da una “linea di fuga” (altro concetto maggiore di Deleuze & Guattari) le
linee segmentali esplodono e il rizoma si rompe.

 

Cartografia e decalcomania (5 e 6): il rizoma è eterogeneo ai modelli strutturali e generativi che hanno
sempre l’albero come modello di infinita riproducibilità: “la logica dell’albero è una logica del calco e della
riproduzione”. Il rizoma è invece una carta, e la carta non riproduce ma crea, in connessione con ciò di cui è
carta. È questo è il principio più sensibile per la destituzione di ogni dualismo, in quanto non si tratta di
rovesciare il modello della carta a favore di quello del calco, ma di “tentare l’altra operazione, inversa ma
non simmetrica”. Con tutto il principio di carità, qui purtroppo non sembra possibile una comprensione
chiara di ciò che gli autori intendono. Grosso modo si intuisce che si vorrebbe poter opporre la carta al calco,
in un universo logico non dualistico, ma rimane difficile l’intuizione di come sia possibile opporre un’istanza
m a un’istanza M scardinando la logica binaria dell’opposizione tra M e m. (Deleuze tratta abbondantemente
questo punto a proposito dell’immanenza spinoziana, con sostanza unica, duplicità di attribuiti e molteplicità
di modi/emanazioni).

 

 

Antidualismo.

 

Come tutti i concetti filosofici militanti di Deleuze & Guattari, e in uno spirito non lontano dalla coeva opera
di decostruzione condotta da Derrida, il concetto di rizoma non ha il fine di rovesciare una gerarchia istituita
per affermare la primazia di ciò che normalmente è considerato secondario (allo stesso modo, la
decostruzione pone il secondario in primo piano per destituire ciò che è istituzionalmente primario, non per
affermarne la primazia). “Ci sono nodi arborescenti nei rizomi e crescite rizomatiche nelle radici” (Mille
Plateaux, 30).

 



L’albero-radice e il rizoma non si oppongono come due modelli, ma piuttosto il rizoma costituisce la
possibilità (trascendentale) di tutte le vie di fuga possibili in una struttura arboriforme. L’obiettivo ultimo,
dicono Deleuze & Guattari, è quello di attingere l’impossibile formula: pluralismo = monismo.

 

Se l’albero impone il verbo essere, ossia la metafisica (od ontologia) alla base delle categorie di pensiero
occidentale, dai presocratici agli analitici, il rizoma ha per tessuto connettivo la congiunzione molteplice:
“e… e… e…”.

 

 

Rizoma e cervello.

 

L’interesse di Deleuze & Guattari per il cervello testimonia della persistenza di un desiderio di materialismo,
contro ogni psicoanalisi e psicologia, umanista o strutturalista (e probabilmente anche contro le scienze
cognitive, se i due autori avessero avuto l’occasione di recepirle). Il cervello è un rizoma, nonostante la
presenza di strutture come i dendriti, che lascerebbero pensare ad una natura alberiforme. “Molte persone
hanno un albero piantato nella testa, ma il cervello stesso è più un’erba che un albero”. L’immagine dell’erba
è a sua volta ipotipotica, perché, ci fanno sapere Deleuze & Guattari, il filo d’erba non cresce dagli estremi
ma nel mezzo. E il rizoma “non ha un principio né una fine, è sempre in mezzo, tra le cose, inter-essere,
intermezzo” (Mille Plateaux, 36).

 

 

Non è una metafora.

 

Un’ultima osservazione: nello spirito nietzschiano della filosofia di Capitalismo e schizofrenia, la metafora è
assolutamente bandita, a vantaggio della natura macchinica (materialista) della realtà: “in nessun caso ci
serviamo di metafore” (Deleuze e Parnet, p.25). Pertanto a rigore il concetto di rizoma non deve essere
considerato una metafora. Contro le metafore, Deleuze & Guattari giocano fin dall’Anti-Edipo i concetti di
“macchina desiderante”, “macchina di macchine”, e successivamente quello di “dispositivo” e di “macchina
astratta”.

 

La pretesa di Deleuze & Guattari è assoluta: rivoluzionare il pensiero ed il linguaggio con una postura di
innocenza e ingenuità.

 

Forse è vero, come disse un giovane studente criticando l’Anti-Edipo, che non basta vedere scritto in un libro
“sii felice” per esserlo (e c’è pure il problema del double bind…): ma se il concetto di rizoma vi piace,
lasciatevene trasportare a costo di spezzare qualche dura linea segmentale che compone la vostra apparente
identità. Potreste scoprire più d’una linea di fuga. E qualcosa di simile alla gioia.

Bibliografia minima



 

G. Deleuze, Logica del senso (1967), tr. it. Raffaello Cortina, 2005.

 

G. Deleuze, Spinoza e il problema dell’espressione (1968), tr. it. Quodlibet, 1999.

 

G. Deleuze, C. Parnet, Conversazioni (1996), tr. it. Ombrecorte, postfazione di Antonio Negri, 2005.

 

G. Deleuze, F. Guattari, L’anti-Edipo. Capitalismo e schizofrenia (1972), tr. it. Einaudi, 1975-2002.

 

G. Deleuze, F. Guattari, Millepiani (1980), tr. it. Castelvecchi, 2003.

 

G. Deleuze, F. Guattari, Che cos’è la filosofia? (1995), tr. it. Einaudi, 2002.

 

[i] Nonostante l’iperbole tipicamente postmodernista, di D&G, si tenga presente, leggendo queste righe, che a
tutt’oggi la maggior parte dei linguisti generativisti ritiene che l’albero binario sia struttura cognitiva
universale, e che qualsiasi materiale cognitivo senza eccezioni possa ricondursi a tale struttura).

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

