DOPPIOZERO

Bruno Latour. Politiche ddella natura

Sergio Benvenuto
16 Aprile 2017

RAI Educational — Enciclopedia Multi-Mediale delle Scienze Filosofiche

(Parigi, Ecole des Mines, 31 gennaio 2001)

Sergio Benvenuto: Ci puo parlare del suo progetto di ricerca?

Bruno Latour: Il progetto, a cui sono da sempre interessato, non € semplicemente un progetto di filosofia
della scienza: |e scienze sono un elemento importante, ma quello che mi interessa maggiormente e di reperire
i modi di produzione dellaveritd, i modi di produzione dellaveridizione, il modo di direil vero, sianella
teologia, sulla quale ho passato molto tempo primadi occuparmi di filosofia, sianel diritto, dove ho dedicato
guattro anni aun lavoro sui giuristi, sianel campo della tecnica (ho atteso per parecchi anni in una scuoladi
ingegneria alle tecniche di fabbricazione). Dunque le scienze si inseriscono in questo progetto come un
elemento, non comeil fine essenziale del mio lavoro. Lafilosofia della scienza € per me un mezzo per
abbordarei problemi dellaveridizione. | problemi della veridizione sono piu estesi dellascienzaela
includono: fortunatamente i modi di produzione della verita non si possono ridurre alla produzione
scientifica.

Il progetto nel suoinsieme €, se si vuole, quello di un’antropologia filosofica. 10 sono al tempo stesso
filosofo e antropologo. Questo mi permette di definire |’ antropol ogia che mi interessa come un’ antropologia
del mondo contemporaneo e moderno, in cui le forme di produzione della verita hanno un ruolo essenziale,
centrale. Prima ¢’ era un’ antropologia filosofica per gli altri, un’ antropologia delle culture, non ¢’ era

un’ antropologia della natura, nel senso in cui € intesa oggi da antropologi come Philippe Descola. Quello che
ho tentato di fare € un’ antropologia filosofica dei moderni. Dunque I’idea essenziale é di arrivare auna
definizione del moderno che non presuppongail progresso. E una questione che discuteremo a proposito del
post-moderno. Che cos' € lamodernita, se si rinunciaa comprendere il mondo contemporaneo in termini di
progresso? In atre parole, siamo in unasituazione in cui il moderno rappresental’ avvenire del pianeta,
attraverso I’ estendersi dei modi di verita scientifici, tecnici, economici? O a contrario ci troviamo in un
periodo di antropologizzazione della scienza, dellatecnica e dell’ economia, e in questo caso avremo

un’ antropol ogia diversa, un diverso modo di definire gli atri e di definire noi occidentali? E nell’ insieme di
questo progetto che si puo inserire lafilosofia della scienza.

Sergio Benvenuto: Un’ obiezione al suo progetto, che ricorre spesso, € di essere relativista. Lel accetta questa
etichetta di relativismo?


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/bruno-latour-politiche-della-natura
https://test.doppiozero.com/sergio-benvenuto

Bruno Latour: A quelli che mi classificano come relativista rispondo: si, grazie adio! Lamiaposizione &
relativista, come |o sono tutte le scienze, tutte le morali, tutte le politiche democratiche. Relativismo € la
capacitadi stabilire relazioni che sono in genere impreviste, cambiando punto di vista, capacita resa possibile
dagli strumenti scientifici, dalle procedure democratiche e dal ragionamento morale, cose che ci consentono
di metterci a posto degli altri. Dunque, laqualificadi relativista non deve essere sentita come un’ accusa, ma
rivendicata come perfettamente legittima. Come diceva David Bloor molto tempo fa, il contrario del
relativismo é I’ assolutismo. Nessuno — credo — nelle nostre societa democratiche rivendica la possibilita di
essere assol utista. Dungue la questione del relativismo € una questione sempre mal posta, nel senso che
quando s parladi relativismo, s intende in realtal’ assolutismo del punto di vista, cioe si hadi mira
I"indifferenziazione che toglierebbe alle persone accusate di relativismo la possibilitadi collegare un punto di
vista con un altro. Non ne ho ancoravisti di veri relativisti, non so che aspetto abbiano: si dice esistano da
gualche parte e costituiscano una minaccia per lademocrazia e per la scienza. Secondo me sono un fantasma,
ma se esistessero, affermerebbero proprio I’ indifferenziazione. Dunque a mio avviso, attribuire la qualifica di
relativisti a costoro e un errore, perchéil loro presupposto e a contrario I’ assolutismo del punto di vista, quel
punto di vista collaterale che non permette di stabilire unarelazione con gli altri.

Sergio Benvenuto: Generamente si oppone il relativismo non tanto all’ assolutismo, quanto all’ universalismo.
Si puo dire dloracheil suo punto di vista & universalista?

Bruno Latour: Respingo I'idea che il relativismo si opponga all’ assolutismo. L’ universalismo e sinonimo di
relativismo, e la capacitadi stabilire delle relazioni, relazioni che permettono di spostarsi da un punto

all’ atro per quadrettare, misurare e saldare I’ insieme delle relazioni. Dungue la vera opposizione non e tra
relativismo e universalismo, matraun relativismo disposto a pagare il prezzo per I'istituzione dell’ universale
— cioe capace di dislocarsi effettivamente, stabilendo relazioni tra un punto e |’ altro — e un universalismo che
non hamai pagato il prezzo della sua espansione, un universalismo, in fondo, ideologico, chein genere é la
semplice estensione del punto di vista occidentale all’insieme del pianeta. Se si prende |’ esempio della
meteorologia, s resta colpiti dalla differenza. La meteorologia istituisce infatti parecchi universali: le costanti
di tempo, le costanti di peso ecc. Dungue sono in gioco parecchi universali all’interno dellarete di relazioni e
dei collegamenti che la meteorologia rende possibili. La meteorologia e un' organizzazione, un' istituzione
estremamente potente, che si pud studiare perfettamente con i metodi empirici della storia e della sociologia
della scienza.

Quindi I’ opposizione che si istituisce tra universalismo e relativismo e un’ opposi zione puramente ideologica,
che permette di paralizzare I’ avversario solo per un attimo. Bisogna trovare un avversario veramente
sprovveduto perché resti in imbarazzo di fronte a questa domanda. In realta, comei lavori di storiadella
scienzamiel e di molti atri hanno mostrato, il relativismo o il relazionismo — come piuttosto s dovrebbe dire
per essere precisi —, di cui sono sostenitore, € proprio quello che permette di stabilire relazioni tra punti di
vista fin qui incommensurabili. Dunque la differenza (tanto etica, quanto filosofica) &€ importante: sono gli
universalisti che pagano il prezzo della commensurabilita, dello strumento di misurazione e della suamessaa
punto, che permette di stabilire le relazioni, e non coloro i quali pensano cheil lavoro siagia stato fatto. In
guesto caso il problemanon si pone per niente, perchéil lavoro e gia stato fatto, I’ universale éli, e non é
necessario porsi il problemadi istituire relazioni tra punti di vistaincommensurabili.

Sergio Benvenuto: Pagare il prezzo, lei dice. Ma che cosa vuol dire pagareil prezzo, ein che senso c’e un
universalismo che pagail prezzo e un atro che non lo paga? Qual éil senso di questa metafora?



Bruno Latour: Pagareil prezzo e un’ espressione letterale. Puo voler dire: prendere in considerazione larete [
le réseau] che ci autorizza a collegare un orologio con la meteorologia del tempo attraverso il pianeta, per
mezzo degli orologi atomici satellitari della Commissione internazionale del tempo. Questo complesso di
rapporti [réseau] costruisce effettivamente un universale che si puo conoscere e misurare. Molti o hanno
studiato. Se non s vuole pagare il prezzo che comporta mettere in gioco le costanti dellafisica, costanti
altrettanto importanti di quelle temporali, ci si inibisce la possibilitadi istituire un confronto e la
commensurabilitadei diversi strumenti. Qui abbiamo dunque un esempio perfettamente chiaro. Se s dice,
“si, maci sono delle costanti di tempo, indipendenti da ogni prezzo, che sono giadate’, si dimentical’ altra
formadel relativismo e di universale, quella che accetta, per stabilire lacommensurabilita, di pagarneil
prezzo: fabbricare gli strumenti, renderli commensurabili, creare leistituzioni che assicurano I'invariabilita
delle unita di misura, creare dei corpi di ispettori, organizzare dei congressi, ecc. Coloro che mi accusano di
relativismo sono sempre gli stessi che danno per scontati i risultati delle scienze. Allora evidentemente a
debito ¢’ & sempre questo paradosso che non permette di fare nessun passo avanti nelle questioni di sociologia
e di filosofia della scienza: i miei avversari hanno due sistemi di contabilita. Una contabilitain cui di tantoin
tanto mettono a debito I'insieme del mezzi pratici per produrre la scienza: laboratori, strumenti, ricercatori,
riviste, tutto il complesso delle cose necessarie ala produzione viene iscritto a debito, mentre a credito
iscrivono i risultati delle scienze (I’ universalita € uno di questi). Quando invece fanno domanda di
sovvenzioni, presentano i loro programmi di ricerca, chiedono finanziamenti per i grandi acceleratori, tentano
di interessareil pubblico con una campagna per laricerca astronomica, ecc., aquel punto s ritrovano iscritti
nella colonnadel credito gli strumenti, i ricercatori, leriviste, e tutto I’insieme dei mezzi materiali per la
produzione della conoscenza. Allorail malinteso nasce dal fatto che quando gente come me — storici o
sociologi della scienza — sostiene che bisogna prendere in considerazione |’ insieme dei mezzi necessari alla
produzione scientifica, ci viene risposto che cosi attacchiamo, indeboliamo o limitiamo la capacita di
sviluppo delle scienze. In altri termini vuol dire che nella prima contabilita quelli che ci ascoltano pensano
che parlare di mezzi materiali di produzione della scienza sminuiscal’ attivita scientifica, nella seconda al
contrario — ogni scienziato lo sa perfettamente — ci vogliono laboratori e strumenti, ci vogliono ricercatori e
istituzioni, per fare della buona scienza.

Dunque il malinteso € completo perchéi nostri avversari non si preoccupano troppo di studiareil lavoro
scientifico — bisogna riconoscerlo. Anche se sono scienziati, fanno una sorta di propaganda ideologica,
usando per lo piu, riguardo alle loro attivita, un sistemadi contabilita che si pud riassumere cosi: piu si
reclamizzano e si esibiscono i mezzi materiali della produzione scientifica, piu lascienza e esatta. E d' atro
lato usano un sistema compl etamente diverso, che si fonda su ragioni di cui parleremo forse tra poco, in cui s
dice: ci sono dauna partei mezzi dellascienza, i ricercatori, gli strumenti ecc. e dall’ atrai risultati e questi
due ordini di cose nhon si devono contaminare. 10 penso che s trattain fondo di un’impostura, o di
un’incapacita di comprendere e di accogliere nel mondo contemporaneo |’ attivita scientifica. Penso che per
ragioni politiche non si é trovato ancora il modo di accogliere nellafilosofia, 0 admeno non nellafilosofia
politica, il lavoro scientifico, si sono accolti i risultati delle scienze, non il lavoro scientifico, si e accoltala
scienza, manon laricerca. In genere io vedo un’ opposizione tra scienza ericerca, che in Francia é assal netta.
C e unafilosofia della scienza, manon ¢’ e unafilosofiadellaricerca, O aimeno non ¢’ era, primache
cominciassimo i nostri lavori.

Sergio Benvenuto: Penso tuttavia che il rimprovero essenziale che st muove al relativismo, anche di atro
tipo, e cheil risultato finale della scienza é I’ obiettivita, la descrizione di un reale che vale per tutti, cioe di un
reale unico acui lascienza s avvicina, mache resta sullo sfondo, assolutamente prospettico. Lel e d’ accordo
con questa critica?

Bruno Latour: No, perché penso che nessuno € piu realistadi me nelladefinizione dell’ obiettivita. 10 penso
chei miei avversari o comunque le altre filosofie della scienza sono meno realiste, in tutti i sensi di questo



termine, di quella che ho sviluppato io nel corso degli anni. La capacita di estendere atutti i campi le
condizioni dell’ oggettivita, purché si siadisposti a pagarneil prezzo, — bisogna sempre includere il prezzo, i
costi dellaricerca, i costi per la conservazione delleistituzioni e degli strumenti — e presain considerazione,
rispettata, analizzata, studiata molto meglio danoi che pratichiamo i science studies, che da quelli che
passano subito ai risultati. L’ ideadi un mondo comune — torneremo su questo tema del mondo comune che &
molto importante — la capacita di costruire un mondo comune, €in migliori mani quando e nelle mani di
realisti come me, chein quelle di coloro che per ragioni politiche che non hanno niente a che vedere con la
comprensione della scienza, fanno la distinzione tra mondo della scienza da una parte e mondo politico

dall’ altra. E una questione molto importante. Penso che nel complesso siaun problemadi definizioni, maci
sono gli epistemologi, quelli che studiano le pratiche scientifiche, come Duhem e Foucault per esempio, che
sono interessati allo studio delle dinamiche interne alla scienza, poi ci sono quelli cheio chiamo polizia
epistemol ogica, che in fondo usano una definizione politica delle scienze per risolvere i problemi che
sorgono nella discussione politica, in particolare per chiudere la discussione politica. Ci ritorneremo. Poi ci
sono quelli che fanno epistemologia politica. E questo che io considero il mio lavoro: studiare la costituzione
o |’ organizzazione comune che ripartisce il potere tra poteri della politica e poteri della scienza. Questa
epistemol ogia politica— ne parlo nello stesso senso in cui s parladi filosofia politica— molto importante e,
direi, poco rappresentata, I’ epistemol ogia politica come studio del modo in cui sono ripartiti i compiti tra
politici e scienziati, interessain definitiva un ristretto numero di persone.

Se si considerala questione del relativismo, il falso dibattito in cui i relativisti fanno lafiguradi anti-realisti,
di gente moralmente pericolosa, perché non si potrebbe piu stabilire la differenzatrail beneeil mae, si vede
che e un affare di polizia epistemologica, che non si fonda sullo studio preciso di nessuna scienza e nemmeno
sullaletturadel lavori di ricercatori come me. Si tratta soltanto di fare paura, sono operazioni di polizia che
hanno lafunzione di mantenere tutta una serie di barriere. Se si consultano invece lavori di specialisti

dell’ epistemol ogia politica, vi si trovano descrizioni molto precise dellaripartizione dei poteri trascienziati e
politici. 1o penso che lafilosofia della scienza, 1a filosofia della ricerca, guadagnerebbe molto, se si arrivasse
aintrodurre la distinzione tra polizia epistemol ogica ed epistemologia politica.

Sergio Benvenuto: Per esempio Popper, il filosofo piu influente oggi in Italia, fa parte dellapolizia
epistemol ogica?

Bruno Latour: Ne e un perfetto esempio. Popper ha costruito tutta la sua filosofia della scienza su ragioni
politiche. Nei suoi libri questo e assolutamente chiaro: ci sono solo pochi sparsi elementi che potrebbero
resistere aun’analisi storica o sociologicadel lavoro scientifico. Dunque sarebbe epistemologia nel senso di
Duhem o del Poincaré epistemologo o di Foucault. Popper ha lavorato essenzialmente al problema di
costruire una definizione delle scienze che permettesse di fare un certo lavoro politico, di impedire con
eccellenti ragioni naturalmente, eccellenti ragioni che rispetto assolutamente, la manomissione delle scienze
da parte del marxismo e del nazismo. Lafilosofia della scienza & ancora ossessionata dagli anni Trenta. Se si
guarda a Bachelard, a Popper, a Lakatos, atutti i grandi personaggi dellafilosofia della scienza, si vede che &
ancora segnata da una battaglia che ha avuto le dimensioni di unatragedia. Se fossi vissuto a quell’ epoca
probabilmente avrei reagito come loro — o ameno credo. Alloratrovare unafilosofia della scienza capace di
impedire la confisca della scienza da parte del nazismo e del marxismo era molto importante e perfettamente
comprensibile a quel tempo, manon piut nel nostro. Ottanta o settanta anni dopo, abbiamo a che fare con
problemi del tutto diversi, con unascienzail cui potere si € ampiamente diffuso al’interno dellavita
corrente, in tutti gli aspetti della quotidianita, sia mediante latecnologia, siamediante il dibattito sullacrisi
ecologica. Dungue, se e certamente importante ricordare i conflitti e gli scontri in cui S sono impegnate
figure come Popper e Lakatos, tuttavia per me non hanno un interesse attuale, ma puramente storico. Tutto
cio non ci permette di capire i problemi della mucca pazza, dei pianeti extraterrestri, della clonazione degli
embrioni, ecc. Noi viviamo oggi in un periodo completamente diverso, dunque perché ci portiamo dietro una



filosofia della scienza che ha settant’ anni? E un problema grave. Come possiamo sperare di costruire la
nostra politica, la nostra epistemologia politica, in base a una situazione di settant’ anni fa? In Francia circola
una battuta sui militari francesi che sono semprein ritardo di unaguerra: i filosofi della scienza sono in
ritardo di due.

Sergio Benvenuto: Ha unarisposta alla domanda: perché questo ritardo?

Bruno Latour: No, confesso che non so dire perché. Forse perché la situazione é stagnante. Comungue non
comprendo perché, adesso che abbiamo accumulato centinaia di libri, 0 almeno un centinaio di libri
interessanti sulla pratica scientifica, continuiamo a vivere con un equipaggiamento mentale e intellettuale
cosi povero. Non comprendo perché, mentre uno scienziato nel suo laboratorio non accetterebbe di lavorare
con uno strumento che data da piu di cinque o0 sei anni, perché lo considera superato, noi per parlare di
scienza continuiamo a servirci di un armamentario mentale che € quello di Popper settant’ anni fa o addirittura
quello di Voltaire duecento anni fa, come se si potesse parlare di scienza nell’ epoca contemporanea con
termini cosi datati. C' € una specie di debolezza, di cui il caso Sokal & un esempio sorprendente, un ritardo —
diciamo — veramente incredibile nel modo in cui gli scienziati pensano la politica delle scienze, un rapporto
con la politica talmente arcaico che in un certo senso e diventato difficile anche soltanto aprire la
discussione.

Sergio Benvenuto: Qual € la sua opinione sul caso Sokal?

Bruno Latour: Ho imparato molto dal caso Sokal, perché ho capito fino a che punto era decaduta la grande
tradizione del razionalismo, il declino che aveva subito la grande tradizione, legata ai valori dellaragione, in
cui mi sono formato anch’io, come lettore di Bachelard e di tutto il grande pensiero filosofico francese.
Vedere |’ esaurirsi di una grande tradizione filosofica e morale e stata per me un’ esperienza estremamente
importante, anche se mi haun po’ addolorato. Credo che tutti abbiamo tratto profitto dal caso Sokal per
chiarire un complesso di questioni, in particolare sul relativismo, sul realismo ecc. Direi chei nostri
avversari, se cosi vogliamo chiamarli, non ne hanno approfittato altrettanto. Sono rispetto anoi in una
posizione asimmetrica, perché continuano a pensare che la scienza, I’ attivita scientifica, possa essere espressa
intermini di universalita, di obiettivita, senza lavorare affatto, senza pagare il prezzo di una descrizione, che
ricominci sempre da capo, delle controversie scientifiche, senza pagare il prezzo di rifare la storia delle
scienze, senza pagare il prezzo di una nuova comprensione, da parte del pubblico, del lavoro scientifico ecc.
Dunque ho imparato molto dal caso Sokal, su cui ho scritto un intero libro, L’ espoir de Pandore. Penso che
Sia stato un caso interessante e che in fondo Sokal abbia avuto ragione di scatenare questo dibattito. Mi
rammarico che lui non ne abbiatratto profitto.



Sergio Benvenuto: 1l suo lavoro viene messo in rapporto con il “programmaforte”, sviluppato daricercatori
come Barnes, Bloor, Hlbner. Lel si riconosce in questo programma, o la sua ricerca ha comunque delle
particolarita che la distinguono nettamente dal programma forte?

Bruno Latour: Mi ci riconosco perché ho imparato molto dal “ programmaforte”, in particolare da Bloor, da
Barnes e da tutta quella tendenza a gettare sul lavoro scientifico uno sguardo ispirato appunto allatradizione
scientifica, e dunque aritornare al metodo empirico, al metodo descrittivo applicato al lavoro scientifico.
Questo &, i0 penso, il contributo indispensabile e veramente appassionante del “programmaforte’. Detto
guesto, lamia posizione e stata fin dall’ inizio divergente dal “programma forte” sulla definizione del sociale,
perché con la definizione del sociale adottata da Bloor e Burns non si puo fare niente. Dunqueil “programma
forte” & come ho detto altre volte, un buon inizio, un eccellente punto di partenza, che poi subisce subito una
battuta d’ arresto, poiché usa, per spiegare lo sviluppo delle scienze, una definizione del sociale che e la stessa
che ne dala polizia epistemol ogica, mediante laripartizione dei compiti tra politica e scienza.

Sergio Benvenuto: Qual e questa definizione?



Bruno Latour: Una situazione tipicadel “programmaforte” e questa. Si dice per esempio: voi credete che un
risultato concernente |’ azione di una certa proteina sia dovuto all’ influenza del mondo esterno, che permette
di zoomare con approssimazione crescente su quella proteina. Niente affatto. E dovuto all’influenza piti o
meno deleteriadi un gruppo di colleghi, di abitudini professionali, di paradigmi, per riprendere I’ espressione
kuhniana. Dunque si costruisce unalinea— etutto il “programmaforte” € paralizzato da questalinea—,
secondo cui piu fattori sociali, politici o fattori comunque dipendenti dal sociale avete, piul vi allontanate
dall’empirico, e piu vi spostate sul piano dell’empirico, meno fattori sociali avete. In altre parole siete messi
di fronte a una scelta che si presume drammatica: € veramente la proteina che determinalo sviluppo di questa
branca dellascienzao il lavoro e l’influenza dei colleghi? E un attimo dopo vi viene chiesto: Lei crede alla
realta del mondo esterno? Se rispondete di si, manon del tutto, perché non e cosi semplice, allora siete
accusato di essere un costruttivista sociale, che negal’ obiettivita dellascienza. E cosi il caso si sviluppa. E
guesto che mi sembra completamente aberrante fin dagli esordi del “programmaforte’. Ho avuto con David
Bloor una discussione molto interessante e rivelatrice da questo punto di vista sul “Political Journa”. Per lui
evidentemente ¢’ € una scelta dafare, per decidere tral’ influenza dell’ esperimento e I’ influenza sociae.
Questa e precisamente una posizione di tipo kantiano: 1a struttura dell’ argomento non € cambiata per niente
rispetto a Kant; soltanto le categorie dello spirito umano, le categorie dell’io trascendentale, sono state
sostituite dal sociale. Ci troviamo dunque in una situazione assolutamente tipica: I’influenza del sociale ein
contraddizione con la determinazione empirica e bisogna scegliere. |l programmadi ricerca, che ho messo a
punto con i miei colleghi, € invece di andare lontano quanto si vuole — empiricamente, teoricamente e
filosoficamente — per mostrare che questo modo di porre il problema e inesatto, aberrante dal punto di vista
filosofico, inesatto dal punto di vista storico e non permette di fare nessun passo avanti dal punto di vista
politico. Voler dare una spiegazione sociale dell’ attivita scientifica non ha senso. Ho scritto almeno sette o
otto opere per mostrare che I’ analisi sociale delle scienze non ha senso. Cid non impedisce ai lettori che non
leggono — per ragioni che sarebbe interessante studiare — di tornare afarmi sempre la stessa accusa: Lei é un
costruttivista sociale. No, i0 non sono un costruttivista sociale, con il sociale non si costruisce niente.
Costruttivista si, costruttivista sociale non vuol dire nulla. Non ¢’ e niente dafare, si ripresenta sempre la
stessa situazione, per ragioni che ho studiato negli atri due libri sui Moderni. L’ obiezione non regge, la
discussione non riguardai problemi empirici, madipende dai problemi politici. Questo mi haindotto a
rigprireil problemain Palitica della natura con una antropol ogia del mondo moderno. Poiché nessuno arriva
asituare la differenzatra societa ed empiria altrimenti che su questa linea, su cui bisognato go to war, come
dicono gli inglesi, bisogna fare una scelta di campo, e ho sviluppato questo argomento di antropologia del
moderno.

Sergio Benvenuto: Qual € lasuaopinione sulletesi di Kuhn e specialmente sulla suatesi
dell’incommensurabilita dei paradigmi scientifici?

Bruno Latour: Rispetto profondamente Kuhn come storico della scienza, ma penso che come filosofo della
scienza e una vera catastrofe. Rappresenta una formadi kantismo leggermente migliorato. Quello che non
cambiato tra Kant e Kuhn eI’ ontologia: in entrambi troviamo |’ opposizione completa, assolutamente
classica, stabilitada Kant, trale categorie dello spirito umano e il mondo. Dunque penso che Kuhn € molto
interessante e importante come storico per la documentazione delle rivoluzioni scientifiche. L’ argomento
dellaincommensurabilita non vale niente per un relazionistail quale sa che, comunque sia,
I”incommensurabilita e sempre vintadal costituirsi di relazioni. Mi riferisco alla Sua prima domanda sul
relativismo. E d’ altra parte penso che gli argomenti a sostegno della nozione di paradigma non reggono a una
analisi piu minuta. Dunque siamo in questa situazione che Kuhn € per me un grande maestro e al tempo
stesso il papa di una chiesa alla quale non appartengo.



Sergio Benvenuto: In che senso lei dice che Kuhn € kantiano?

Bruno Latour: E kantiano perché il paradigma sostituisce |e categorie dello spirito umano. Semplicemente ci
sono parecchie forme dello spirito umano, categorie culturali che filtrano I accesso allarealta. Mac' e anche
unafootnote, unanotaapié di pagina, in cui Kuhn indical’ altra possibilita, quella autentica: cambiare
veramente filosofia, tradizione filosofica, uscire da Kant, per passare alla metafisica, all’ ontologia, dicendo:
ogni volta che si cambia paradigmasi cambia mondo. Evidentemente non vuol dire che si cambia veramente
mondo nel senso ontologico, vuol dire semplicemente che si cambia visione del mondo, dunque s resta
al’interno di Kant, nel limite assai stretto di una sceltatral’ empirismo daun lato e’ analisi delle categorie
che filtrano la nostra rappresentazione del mondo, del mondo empirico.

Sergio Benvenuto: Che cosa pensa del relativismo di Feyerabend, del suo anarchismo metodologico?

Bruno Latour: Mi dispiace dover dire male di un collega, ma penso che Feyerabend, contrariamente a Kuhn
di cui parlavamo poco fa, non hain un certo senso reso un buon servizio ala causa della scienza. Kuhn ha
reso evidentemente enormi servizi, perché ha avviato tutta una serie di analisi dell’ attivita scientifica.
Cambiando soltanto lafilosofiao I’ ontologia di Kuhn si possono conservare tutti i suoi argomenti. Unavolta
che s errimossal’incommensurabilita del paradigma, il virus kantiano, si puo fare con Kuhn unavera storia
delle scienze. Feyerabend e rimasto sempre in una posizione critica, che del resto rivendicava assolutamente
sotto il nome di anarchismo metodologico. E una specie di protestante, che vuole mostrare sempre le
debolezze dell’ empirismo. Ma battersi indefinitamente contro |’ empirismo, mostrando che le cose sono piu
complesse, € utile fino aun certo punto: allo stato attuale del dibattito sulla scienza direi che ha solo un
valore decorativo. Detto questo, mi continua a piacere molto la suafrase sulla necessita di separare la scienza
dallo stato. Bisogna riconoscere a Feyerabend che questa frase enuncia un grande progetto politico. Ma penso
che non si possaricavare da Feyerabend un metodo né di storia delle scienze, né di politica scientifica, cosa
che si puo fare invece con Kuhn.

Sergio Benvenuto: Come si situalei in rapporto aletes di lan Hacking? In particolare qual €il suo approccio
all’ opposizione tra obiettivismo e costruzionismo, di cui abbiamo un poco gia parlato?

Bruno Latour: Penso che Hacking —il quale del resto, e diventato nostro vicino perché da qual che settimana
insegna al College de France, cosa abbastanza straordinaria per un americano — € un grande maestro, perché e
capace al tempo stesso di fare storia della scienza, sociologia della scienza e filosofia della scienza, dunque €
il padre 0o dmeno lo zio di tutte queste discipline e ha un ruolo estremamente importante nel mantenere la
continuita. Detto questo, il problema filosofico, questa volta, di Hacking, € che mantiene la distinzione —
comprensibile nel suo progetto, ma che ha perduto per noi la suavalidita—trai natural kinds, le cose
esistenti che tratta con un metodo pragmatista molto interessante, rinnovato in una specie di operazionalismo
molto efficace, ei social kinds, oggetti come le false malattie. Hacking ha studiato molto le malattie
socialmente fabbricate. Questo vuol dire che per lo studio del falso e per lo studio del vero usa metodi grosso
modo divers dal “programmaforte’, che avevail grande vantaggio di esigere unasimmetriadi metodi tralo
studio rispettivamente dei natural kinds e dei social kinds. Sfortunatamente questo problema non interessa
Hacking. Hacking si interessa ad altre questioni: quello che lo interessa veramente sono le scienze perché e
un filosofo e uno storico delle scienze. Con lui il mio disaccordo € limitato a un punto che sembra
insignificante, ma che per me e importante. Se cominciamo con il trattare con metodi differenti i natural



kinds ei social kinds, perdiamo una posta molto importante nelle controversie attuali: non sappiamo in che
ambiente viviamo, se sl trattadi natural kinds o di social kinds. Non si sa dungue precisamente come bisogna
trattarli. Percio la separazione in certo senso ossessivain Hacking tranatural kinds e social kinds non e
utilizzabile dal mio punto di vista.

Sergio Benvenuto: Qual eil lato di Hacking che lainteressa?

Bruno Latour: Mi interessano tutti e due, ma quello che mi fa problema é laloro separazione. Leggo con
passionei suoi libri sullamedicina, sulle personalita multiple, sulle statistiche. La sua produzione e
straordinaria. Non ¢’ € niente da dire. Ma poi se si vuole usarlo nelle questioni di politica scientifica, si trova
che lasua utilita & debole, perché funziona solo se s sain anticipo che si trattadi social kinds che possono
essere decostruiti, mostrando che sono socia mente costruiti; mentre quando ci s rivolge ai natural kindsli s
tratta sotto quellaformadi rinnovato pragmatismo che Hacking ha rimesso in onore. Dunque tutto cio e
interessante, ma la separazione trai due generi e disgraziatamente, come in Bloor, in Barnes e anche in Kuhn,
erede del kantismo. Questa filosofia della scienza continua a svilupparsi sotto |’ influenza del kantismo e
rifiutadi prendere sul serio il problemadell’ ontologia, il problemadi conoscere le operazioni di cui si parla.
Qual eil ruolo della storia umana nelle cose di cui parliamo? Questo e il grande problema che interessa la
miatradizione, latradizione di Whitehead, di Bergson, della Stengers, tutta unatradizione che non fa
distinzione in fondo tra epistemol ogia e ontologia. Questo e il grande problema. E poi la difficolta con
Hacking e che ha elaborato una definizione del sociale che e una definizione debole, come quelladi Bloor o
come quelladi Kuhn. Il sociale & cio che rinviasempre a lato dell’ arbitrario, a lato del smbolico, a lato
dell’ umano, della costruzione sociale.

Dunque, per riprendere la sua domanda precedente, se si ha questavisione del sociale, non si puo fare
sociologia della scienza, non si puo spiegare la scienza. Hacking e vittima, per cosi dire, della sociologia,
perché ha ereditato una definizione del sociale, che come Kuhn e per |e stesse ragioni, come Bloor e per le
stesse ragioni, non puo assorbire o “incassare” |’ attivita scientifica, perché quella definizione stessa del
sociale dipende da una politica epistemologica. Si vedono molto bene gqueste difficolta quando si osservano
nei particolari le spiegazioni che danno eccellenti storici come Kuhn o Hacking delle ragioni per cui si
sviluppa o non si sviluppa una scienza. | loro studi sono impeccabili, e loro ricerche d’ archivio sono
ammirevoli, non ¢’ e niente da aggiungere, li ammiro e non sono capace di arrivare al loro livello di
competenza, manel tipo di spiegazione sociale che mettono in opera, si avvalgono di una sociol ogia molto
debole, debole perché batte sempre sul lato dell’ arbitrarieta. Evidentemente piu Si insiste su questo lato, piu si
indebolisce la qualita dell’ oggettivita scientifica. Si € sempre nell’ aternativa o di aumentare le caratteristiche
sociali, abbassando la verita scientifica, o di aumentare la verita scientifica, abbassando il sociale. E questa
situazione di bilancia che bisogna analizzare, per mostrare che e falsa.

Sergio Benvenuto: A proposito di una storia delle scienze concreta, puo tornare al suo studio sul dibattito
scientifico trabiologi, tra Pasteur e Pouchet nel suo libro Les microbes, guerre et paix?

Bruno Latour: Sevuole. Il mio non € un libro di storiadella scienza, come quelli di Hacking o di Kuhn, che
sono grandi maestri. L’ oggetto del mio interesse in questo caso & completamente diverso: si tratta di trovare
appunto il modo di non usare la nozione classica del sociale per spiegare un segmento di scienza, matentare
di fare un esperimento di sociologia, di spiegazione storica. Che cosa avviene allora? Invece di intendere il
sociale come composto di un certo numero di entitafisse, st modificala definizione del sociale, in modo da
includervi il microbo. Invece di avere un sociale come lista chiusadi elementi corrispondenti ai poteri, alle



lotte per I"influenzatra gli uomini, ai paradigmi, alle rappresentazioni di interessi sociali ecc., si inventaun
modo di descrizione che permetta di includere nella definizione del sociale degli esseri non umani, o in atre
parole di far passare la descrizione sociologica dallo studio del sociale allo studio delle associazioni, di fareil
passaggio che ho effettuato ne I microbi, con mia grande sorpresa tradotto in italiano sotto questo titol o,
passare da una definizione del sociale a una definizione di associazione. L’ esempio che ho scelto, perché s
estende su un periodo sufficientemente lungo, € quello di Pasteur. Di Pasteur tutto e stato pubblicato, e
guesto mi harisparmiato il lavoro d’ archivio e |’ uso di metodi che non conosco, con cui non sono
familiarizzato. Nel caso di Pasteur siamo davanti a un magnifico esempio di quello che voglio dire. Ses
prende Pasteur e si tenta di trovare, per esempio, delle spiegazioni sociali allo sviluppo dei suoi lavori sulla
generazione spontanea — Jeremy Garrison |0 ha tentato —, se ne trovano, ma sono veramente poca cosain
rapporto allamassa dei suoi lavori sulla generazione spontanea. Questo e veramente un buon esempio, poiché
le spiegazioni sociali in termini di potere, di influenza, di ideologia, chiedersi se Pasteur fosse darwiniano o
antidarwiniano, se la generazione spontanea urtasse le sue convinzioni di cattolico, sono tutte questioni che
non ci permettono di andare molto lontano nella comprensione del metodo di Pasteur. Meglio e studiare, in
base a una diversa definizione del sociale, le pratiche che separano Pasteur dal suo tempo, portandolo a
creare un nuovo laboratorio a trecento metri da qui, all’ Ecole Normale, e a costituire una nuova definizione
di esperienza, nell’ambito della nuova disciplinadalui inventata, la microbiologia, in polemicacon uno dei
suoi avversari, Pouchet, completamente sparito, in seguito, dalla storia della scienza, ma assai importante al
suo tempo, grande professore a Rouen, che praticava metodi sperimentali completamente diversi da quelli di
Pasteur, che aveva una definizione della biologia e del suo ruolo, un modo di definire la scienza
completamente diverso da quello di Pasteur, che aveva una concezione della societa compl etamente diversa
daquelladi Pasteur, che avevainfine un diverso modo di concepire il modo di intraprendere e di finanziare

I attivita scientifica. Sarebbe troppo lungo rifare qui tutto il ragionamento in dettaglio, ma se non si comincia
aopporli e acercare una spiegazione sociale per Pasteur e una spiegazione sociale per Pouchet, ma
semplicemente a sviluppare le associazioni, cioé aguardare il mondo, non il mondo nel senso di Kuhn, mail
mondo vero, questavolta, il mondo reale, il mondo degli esseri, degli attanti, come diciamo, Si trovano
associate lereti [réseaux] costituite rispettivamente da Pasteur e da Pouchet. Allorale famose differenze, che
coloro che ci accusano di relativismo pretendono che non siamo in grado di cartografare, saltano agli occhi.
Differenze che sono anche dell’ ordine di cio che si potrebbe chiamareil sociale, poiché, evidentemente,
Pasteur lavora a Parigi, Pouchet in provincia— e questo e un fatto sociale — Pasteur € cattolico e Pouchet
protestante ecc.; mapoi laformadelle provette e un fatto sociale? Evidentemente no! Invece ladefinizione
del vivente, che per Pouchet non e specifico, mentre per Pasteur dev’ essere specifico, perché é I’ elemento
che vuole arrivare a coltivare, costituisce una differenza enorme. Dunque se si tenta di ricostruire larete |
réseau] di Pasteur e quelladi Pouchet, si trova che sono veramente incommensurabili. La prova che sono
incommensurabili € che dal momento in cui risponde alla sfida, lanciatain un certo senso da Pasteur, di
sottoporre gli esperimenti a una commissione nominata dall’ Accademia, Pouchet si sgonfia, se mi passa

I’ espressione, e abbandonail terreno a Pasteur. Dungue I’ incommensurabilita é costruita da Pasteur: € lui che
rendei suoi propri lavori incommensurabili con quelli di Pouchet.

Sergio Benvenuto: In questo caso almeno lei accettalatesi di Kuhn sull’incommensurabilitadel paradigmi.

Bruno Latour: No. E esattamente |’ inverso dell’ argomento di Kuhn. L’ incommensurabilita & costruita a poco
apoco da Pasteur, esplicitamente. E lui che rende incommensurabili i duetipi di esperienza. E buffo perché
non e un rapporto simmetrico: ogni volta che Pouchet propone degli esperimenti, Pasteur li riproduce e vince
contro Pouchet; mentre Pouchet, che ha una concezione completamente diversa del metodo sperimentale,
rifiutadi ripetere gli esperimenti di Pasteur o li riproduce cosi male chei risultati non sono compatibili con
quelli ottenuti da Pasteur. La cosainteressante € che i due dispositivi [réseaux] diventano incommensurabili,
mentre non lo erano all’inizio. All’inizio, come ho mostrato nella grande conferenza della Sorbona che ho piu
volte riprodotta, con il materiale di Pasteur, con le esperienze di Pasteur, i paradigmi sono commensurabili.



Le due grandi domande di ideologia, di biologia sull’ origine della vita pochi anni dopo sono diventate
incommensurabili. Perché€? Perché ladiscussione si e interamente spostata sulla questione che Pasteur ha reso
topica, pertinente, che &il modo di coltivare unicamente nel laboratorio dellarue d’ Ulm, quei famosi
predecessori dei microbi e della microbiologia.

Sergio Benvenuto: Main definitiva perché ha vinto Pasteur?

Bruno Latour: Pasteur ha vinto e, come ho piu volte mostrato, la sua vittoria continua nella misurain cui,
come ha detto bene Isabelle Stengers, siamo eredi di Pasteur, viviamo nel mondo di Pasteur. Cosi torniamo
alla prima domanda sull’ universalita che pagail prezzo e sull’ universalita che non pagail prezzo. Se s
smettesse oggi nei laboratori di microbiologiadi praticare le operazioni di fecondazione e di sterilizzazione
che sono state inventate da Pasteur a qualche centinaia di metri da qui, centocinguant’ anni fa, Pasteur
perderebbe, cioé voi perdereste la capacita di mantenere in esistenza degli esseri che corrispondono alla
definizione che egli ne ha data, degli esseri assolutamente specifici e cio nonostante coltivabili. Dunque s
puo, avolonta, bloccare con la sterilizzazione, 0 mettere in movimento con la fecondazione, un certo
processo. Sembra una domanda di buon senso, lo riconosco, chiedere: ma alafine chi havinto? Malaverita
e che non ¢ e fine, perché bisogna continuamente esercitare I’ apparato concettuale della metrologia
scientifica, per tenerein vitail programmadi ricercadi Pasteur.

Sergio Benvenuto: Mala gente comune, come pure gli epistemologi di polizia, come lei |i chiama, pensano
che in definitiva ha vinto Pasteur perché i microbi esistono, come e vero che laterra e rotonda anziché piatta,
in quanto e realmente rotonda.

Bruno Latour: Esistono, nessuno contesta laloro esistenza, esistono e sono appunto “associati”. Tutto il
metodo che ho esposto con un esempio assolutamente semplice, ha precisamente come scopo di ricollocare
gli attori a loro posto nella descrizione di questo apparato o rete [réseau]. Certo chei microbi esistono! E si
tratta di microbi assolutamente specifici, che hanno modificato profondamente con la microbiologia
I"industria: I’industria della birra, quelladel vino, ecc. Noi siamo usciti cosi dal modello kantiano. In un
modello kantiano bisognerebbe scegliere: i microbi li ha costruiti Pasteur di sana piantain riferimento al suo
paradigmae con i suoi riflessi professionali, o esistono veramente? Si vede bene come questa alternativa non
ha per noi acun senso, € completamente irreal e rispetto alla questione fondamentale: i microbi sono ormai
“associati” come membri di pieno diritto di un nuovo apparato o rete di associazione [réseau d’ association],
di cui Pasteur é soltanto uno degli elementi. Dopo Pasteur noi viviamo in un altro mondo, che abbiamo
ereditato dalui con ladomanda: che cosa facciamo quando facciamo scienza? In altri termini oggi ¢’ € una
storia delle scienze, primanon ¢ eraunastoria delle scienze, ¢ era soltanto una storia degli scienziati, chiusi
nellaloro torre, con le loro rappresentazioni, e il mondo fuori intatto. La grande differenzatrail programma
di ricercain cui sono impegnato e il modello kantiano dei miel colleghi, € che il mondo che ci interessa e il
mondo reale con quello che vi accade, il mondo con la sua storia. Percio il nostro riferimento € Whitehead
piti che Kant. E unastoria, se si vuole: che cosa succede al microbo e a Pasteur associati allafine del XI1X
secol0? E una storia congiunta nella qual e troviamo insieme la trasformazione di Pasteur, la trasformazione
dei microbi e —fenomeno pit massiccio — unatrasformazione di tutto il X1X secolo. Studiareil X1X secolo
senza Pasteur non avrebbe senso. Come non avrebbe senso studiare oggi, senzala“mucca pazza’, lafine del
XX secolo. Tragli esseri che costituiscono il sociale bisogna mettere anche i microbi. Il termine “ sociale”
dovrebbe essere sostituito e per marcare la sostituzione adopero il termine di “collettivo” [collectif]:
collettivo che appunto non é una colletta [collecté], che non costituisce ancora un mondo comune, ma e gia



costituito da associazioni. Questo collettivo include ora come membri a pieno titolo dei microbi che hanno
unaloro storia, perché i microbi di Pasteur, come sanno perfettamente gli storici della scienza, hanno

un’ esistenza molto breve. Gia dallafine del XIX secolo prendeil loro posto I’ enzimologia, seguita
dall’immunologia. | microbi che Pasteur aveva scoperto, vent’ anni dopo in un certo senso erano spariti,
poiché laloro disposizione, laloro azione erano diventata oggetto di studio sia per I’ enzimologia, chein
fondo & una biochimica, sia per I'immunologia. Ma durante il breve periodo —diciamo trail 1850 eil 1880 —
incui il microbo esiste cosi come viene definito da Pasteur, e reale, prodotto appunto da Pasteur. Proprio
perché Pasteur fa della buona scienza, il microbo esiste veramente e cambiala societa del X1X secolo.
Dunque tutti questi problemi eil modo di parlarne non hanno assol utamente niente a che vedere con il
programma kantiano — dico kantiano per semplificare — di una separazione, di una scelta che bisognerebbe
fare per sapere se € veramente il microbo a esistere o & Pasteur. Pasteur € 1a eil microbo é qui e proprio
perché Pasteur € lail microbo € qui. Non so sei gesti della mano possono chiarire il cambiamento di
paradigma, nellafilosofia questa volta, ma e proprio questo cheio cerco.

Sergio Benvenuto: Quando lel parladel mondo si hal’impressione, che non so quanto sia esatta 0 quanto sia
vera, chelel pensi aun mondo storico, a un mondo concreto. Noi viviamo in un mondo di microbi e non
importante sapere se i microbi esistano senzal’ uomo. Ma se prendiamo un altro esempio, quello dei
dinosauri che sono esistiti prima dell’ uomo, evidentemente esistono oggi nel nostro mondo perchéc’'e
un’industriadel cinema, dei libri, ecc. che sfruttail temadei dinosauri. Dunque fanno parte del nostro
mondo. Mala cosa che lei sembratrascurare e che fanno parte del nostro mondo perché esistevano gia prima
di noi. Dunque fanno parte di una storia della natura primadell’ uomo, che e diversa dalla storia degli uomini
e dunque dellatecnica, che si appropria solo in un secondo tempo di questi oggetti che esistono in se.

Bruno Latour: Malastoria non e storia degli uomini!

Sergio Benvenuto: Appunto...

Bruno Latour: Lastorianon e storiadegli uomini. Trale cose che ho detto fin qui non ho mai parlato di
uomini, ho parlato di associazione e sarebbe veramente una bizzarra filosofia della storia quella che ci
impedisse di prendere sul serio ladoppiarealta che ci stadavanti. | dinosauri esistono primadell’uomo solo a
partire dal X1X secolo. Senon si € capaci di fare unafilosofia della scienza che siain grado di tenereinsieme
questi due fenomeni, cioe cheil dinosauro esiste indipendentemente e assai prima dell’ uomo solo a partire
dal X1X secolo, vuol dire che non si e abbastanza forti. Se non s € capaci di tenere le due coseinsieme non si
e abbastanzaforti, vuol dire che si possiede una filosofia della storia assai primitiva. Sono situati rispetto al
momento in cui sono stati scoperti e poi sono situati rispetto alla storia naturale, come ho mostrato in un
capitolo de L’ espoir de Pandore. L’ argomento € un po’ tecnico, ma non richiede piu di cinque minuti,
veramente non € piu complicato che studiare un puzzle o un paradosso dellafisica quantistica o le leggi

dell’ equilibrio nella chimica. Veramente non e un problema difficile. Si vedono benei due estremi. Se si dice
chei dinosauri sono sempre esistiti e si dimentica ancora unavoltal’insieme, il dispositivo che ha permesso
al’insieme delle tracce di venire all’ esistenza— questo collettivo diventa pubblico a partire dal X1X secolo —
lel sarad’ accordo che cosi s tralascia una grossa parte di quello che sono i dinosauri. Se s dice chei
dinosauri sono stati inventati di sana pianta, nel X1X secolo, da unabanda di fantocci s tralasciaanchein
guesto caso qualcosa di importante nella scoperta dei dinosauri, ma niente ci obbliga a questa scelta.
Assolutamente nulla ci obbliga a questa scelta. D’ altronde si vede bene ora che, grazie a eccellenti storici
dellascienza, in particolare su questi problemi di paleontologia, e risorse intellettuali, le risorse filosofiche,



le risorse museografiche esistono. Basta visitare a New Y ork, nel Museo di storia naturale, la magnifica
presentazione dei dinosauri appunto, nella quale larevisione della storia, la costruzione dei dinosauri fanno
parte di unariflessione sulladisciplina, senza diminuire minimamente larealta del dinosauri. Non si puo
immaginare di condannare il complesso dei rapporti tra quelli che scoprono i dinosauri, la creazione dei
dinosauri elaloro divulgazione, non si pud anatomizzare la discussione, esigendo dai paleontologi una scelta
cheli paralizzerebbe. D’ altronde ho scritto un articolo proprio su questo problemadel dinosauri, nellafiction,
per mostrare il ridicolo di essere obbligati a scegliere: o parlare dei dinosauri di centocinquanta milioni di
anni fa, o parlare dei dinosauri del Museo di storia naturale. | paleontologi nellaloro totalita sarebbero ridotti
al silenzio. Sono necessarie tutt’ e due le cose. Laragione per cui non comprendiamo questo problemanon ha
niente a che vedere con la pratica scientifica. E unaragione politica che riguardail modo in cui abbiamo
organizzato in Occidente il potere politico. Percio rifiuto assolutamente di definire questo problema come un
problema di filosofia della scienza. La scelta comminatoriatrail dinosauro di centocinquanta milioni di anni
faeil dinosauro di oggi costruito dagli uomini non resiste aun’analisi di storia della scienza.

Sergio Benvenuto: Quali sono concretamente le politiche che impongono la sceltache lel chiamakantianatra
ladoppiarealta?...

Bruno Latour: Ho detto al’inizio cheil mio interesse non é diretto allafilosofia della scienza. Penso che ci
siano un sacco di questioni importanti nellafilosofia della scienza, ma che nel loro insieme le grandi
guestioni del relativismo, del realismo ecc,. non si pongono o non si risolvono nell’ ambito

dell’ epistemologia, perché I’ epistemol ogia & a sua voltainclusain un progetto politico, di polizia
epistemologica o di epistemologia politica, che e quello dellaripartizione dei modi di discussione in una
democrazia. E un argomento che ho affrontato negli ultimi due capitoli de L* espoir de Pandore e anche
I"altro mio libro Politiques de la nature, tradotto in italiano come Politica della natura, a singolare, nel suo
insieme tratta proprio di questo. Dunque evidentemente e il problema piu difficile, manon e affatto un
problemadi epistemologia. La cosa piu importante € capire che mentre nessuno di questi grandi problemi
nasce da un’ analisi empirica delle pratiche scientifiche, al contrario ogni voltacheio oi miei colleghi ci
siamo chinati a studiare empiricamente il lavoro degli scienziati, quei grandi problemi spariscono, si rivelano
assolutamente non pertinenti. Allora bisogna chiedersi perché ritornino sempre. Ritornano — a questo
problema ho dedicato le mie ricerche negli ultimi cinque o0 sei anni — per ragioni costitutive, che riguardano il
modo in cui & organizzato il dibattito politico. Potremmo dire in termini filosofici che si tratta della divisione
dell’ esperienzain qualita primarie e in qualita secondarie, che Whitehead chiamava “ biforcazione della
natura’. L’ argomento richiede che ci si soffermi a spiegarlo, perché e difficile. Non e difficile
empiricamente, perché non descrive attivita scientifiche, e difficile perché siamo abituati a separare

I’ epistemologia, che si occupa del problema della rappresentazione [représentation] dellarealta nelle
conoscenze, dalla politicache si occupa della rappresentanza [représentation] degli interessi in Parlamento o
in un’istanza pubblica. Dunque abbiamo una teoria epistemol ogica della rappresentazione [ représentation] e
unateoria politica della rappresentanza [représentation]. Quello che ho tentato di fare in Politica della natura
e nel libro sui Moderni — Nous n’ avons jamais été modernes — e stato di costruire il concetto di qualcosa che
si ponesse al di sopra dell’ epistemologia e della politica, che io chiamo costituzione, e ho fatto come se
questa costituzione fosse stata scritta, cioé come se qual cuno avesse redatto una costituzione nel senso
giuridico, per stabilire unaripartizione delle forze o unaripartizione del potere, una separazione dei poteri,
che affida una parte del collettivo all’ epistemologia e una parte alla politica. Mala perversita di questa
costituzione che definisce veramente | Occidente, che definisce I’ essenza del moderno, secondo me sta nel
fatto che ha operato laripartizione in modo da rendere impossibile la politica. Questa ripartizione attinge il
suo argomento dal Gorgia platonico, che in un certo senso € la scena primitivain cui avviene questa
separazione, in particolare attraverso |’ opposizione tra episteme dal lato della scienza e politica o sofistica
dall’ atro. Tutti gli schemi, tutti i cliché usati nel caso Sokal hanno laloro origine nelle dimostrazioni del
Gorgia. Non s e fatto nessun passo avanti in duemilacinguecento anni, masi € perduto o stile, I’ energia, le



metafore, la bellezza ecc. Si € perduto qual cosa senza guadagnare niente. In questa situazione laripartizione
etrale qualitaprimarie di cui é costituito il mondo e le qualita secondarie, per riprendere |’ espressione
classica dellafilosofia, cioé I'insieme delle rappresentazioni soggettive che gli uomini si fanno del mondo.
Questa definizione data dal XV 11 secolo, data da Locke, da un’ eta che non e quelladei Greci, malauso per
semplificare le cose. Si dichiara che il mondo comune che € I’ oggetto proprio della politica é gia costituito,
nel senso che noi abbiamo gia nelle qualita primarie der Soff, il materiale di cui e fatto il mondo. E in piu
abbiamo le qualita secondarie. Le qualita secondarie sono soggettive, sono etiche, a volte sono religiose, ma
in ogni modo ci separano. E evidente allora la perversita di questa costituzione che pretende di costituire un
mondo comune. Ma gquesto mondo comune € gia costituito nel caso delle qualita primarie, che sono

d’ atrondeinvisibili agli attori ordinari e note solo agli scienziati — come quando dico che tutto questo
materiale intorno ame e fatto di atomi invisibili, ma che sono lavera sostanza del mondo. Male qualita
primarie hanno un’ altra peculiarita strana: sono prive di significato soggettivo, sono senza valore. Dungue la
partizione, che Whitehead chiama “biforcazione della natura’, € una politicadel tutto particolare nellaquale
io dico: il mondo comune € gia costituito sotto laforma della natura, e io sono giain possesso delle qualita
primarie, quindi so come &€ composto, so che e invisibile, che non ha valore etico soggettivo, mentre d altro
lato ho delle interpretazioni soggettive ed etiche, sensate e sensibili — diciamo vissute — del mondo, che sono
le qualita secondarie, prive di rapporto con larealta, che restano mere rappresentazioni nel senso della
soggettivita o della rappresentanza di interessi.

Sergio Benvenuto: In che senso questa distinzione € politica?

Bruno Latour: 1| mio contributo in Politica della natura consiste nel dire che anche questa distinzione &
politica, perché daun lato si dice che lapoliticasi occupadi rappresentazioni soggettive, di interessi
divergenti, ecc. madall’ atro intanto, per fortuna, ¢’ e lariserva— alimentata dalla scienza— di universalita, di
obbiettivita, di indiscutibilita, che proviene dalle qualita primarie e si fa questo ragionamento incredibile: si
pensi a che cosa sarebbe la politica se soltanto si potessero sostituire le qualita secondarie con le qualita
primarie. Ci si troverebbe subito d’ accordo. La politica dell’ Ovest, |a definizione occidentale della politica,
che & un’ aberrazione dal punto di vistadi cio che la politica dovrebbe essere, € un’ aberrazione costruita
esplicitamente nel Gorgia —I’ho mostrato molto precisamente in due capitoli del mio libro sul Gorgia.

L’ aberrazione consiste nel dire: se soltanto la politica sparisse completamente! Se si arrivasse a sostituire
dappertutto le qualita secondarie con le qualita primarie, alafine si troverebbe un accordo: sarebbe come una
zoomata sul mondo comune]...].

Sergio Benvenuto: Questa distinzione dipende o almeno e stata rinforzata dalla distinzione di Hume tra fatto e
valore?

Bruno Latour: Si intersecano. Ma e un discorso dariprendere nella terza parte.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




