## DOPPIOZERO

## Il silenzio della psicoanalisi di fronte allâ??arte

Pietro Bianchi

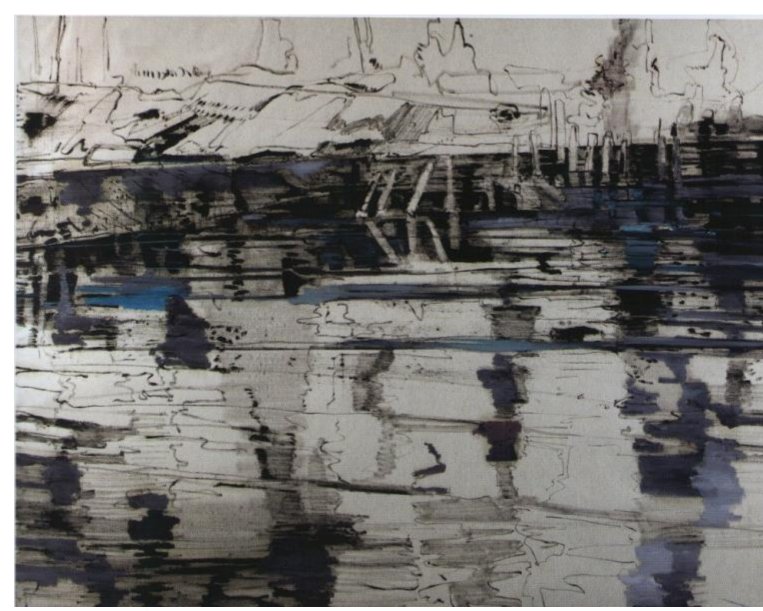
20 Marzo 2017

A che cosa serve un sintomo? Lâ??ultimo Lacan lo diceva provocatoriamente ma molto chiaramente: il sintomo non serve a niente. Serve soltanto a *godere*. Ã? unâ??affermazione che evidentemente ribalta quello che Ã" ancora oggi uno dei luoghi comuni più diffusi riguardo allâ??esperienza della psicoanalisi. Ovvero, il fatto che si tratti di una pratica che produce una conoscenza riguardo al sé, alla propria interioritÃ, al proprio â?? ma il termine andrebbe chiarito â?? inconscio. Che cosâ??Ã" infatti lâ??inconscio? Ã? un insieme di significati che riguardano noi stessi e che sono nascosti alla coscienza? Ã? un archivio di esperienze passate che sono successivamente state represse per il loro contenuto traumatico? Che cosa vuol dire â??fare esperienzaâ?• dellâ??inconscio durante lâ??analisi?



Giorgio Celiberti, 1992-1995 Teorema magico

La psicoanalisi, inventata dalle isteriche alla fine del XIX secolo, Ã" nata come obiezione nei confronti di unâ??eziologia medica che non riusciva a trovare la causa di un malessere che pur manifestandosi oggettivamente sul corpo sembrava non avere ragione dâ??esistere. Ã? stata lâ??isterica a inventarsi un messaggio cifrato, iscritto sul proprio corpo, indirizzato a un interpretante che doveva comprenderne il senso. Freud allâ??inizio non mise in discussione il paradigma medico dello *scire per causas*, semplicemente provò a renderne più complesso il dispositivo. Il sintomo allora diventò innanzitutto un enigma â?? un *significante* dirà Lacan â?? che attendeva di essere compreso: il tassello mancante di una conoscenza del sé che doveva essere ripristinata. Dâ??altra parte Ã" quello che accade ancora oggi durante lâ??esperienza dâ??analisi: lâ??analizzante porta un sintomo in seduta perché vuole comprenderne il significato. Perché soffro? Perché questo sintomo continua a ripresentarsi nella mia vita indipendentemente dalla mia volontà ? Qual Ã" il suo significato? Che cosa dice di me? Secondo lo *scire per causas*, il sintomo deve essere â??compresoâ?•; deve essere ricondotto alla sua *causa*, alla sua *significazione*. La psicoanalisi deve dirmi â??chi sonoâ?•, deve essere una pratica di â??conoscenzaâ?• di ciò che pur essendo in me, Ã" così nascosto da essere invisibile alla mia stessa coscienza.



Giovanni Frangi, Adige

Eppure tutto questo dice solo una parte della storia. Prima con il Freud di *Al di là del principio di piacere* e poi con il Lacan della teoria del significante, ci si accorse che invece câ??Ã" qualcosa che impedisce al sintomo di avere una significazione che lo esaurisca una volta per tutte. Che dietro al sintomo non câ??Ã" una causa che lo muove secondo un movimento verticale, ma che semmai il movimento del suo dispiegarsi Ã" orizzontale. Dopo che una formazione sintomatica si scioglie, se ne ripresenta unâ??altra, e poi unâ??altra ancora e poi unâ??altra ancoraâ? Ã? per questo che Lacan utilizzò la formula dellâ??inconscio strutturato secondo il principio della catena significante: non esiste *un solo* referente o significato che muova e spieghi il sintomo; dietro al sintomo câ??Ã" un altro sintomo, e poi un altro ancora etc. Esattamente come per Saussure dietro a un significante non vi era un significato ma solo un altro significante.

Bisogna allora assumere che la scoperta più sconvolgente del freudismo sia stata la pulsione, o per meglio dire, il fatto che lâ??inconscio non voglia dire letteralmente niente; che lâ??illusione della sua profondità sia stato il più grande degli inganni di Freud. La psicoanalisi non Ã" unâ??ermeneutica. Sembra paradossale affermarlo riguardo a una pratica che invece viene sempre presentata come una specie di â??scandaglioâ?• negli abissi dellâ??animo umano. Lâ??inconscio Ã" tutto in superficie. â??La verità Ã" là fuoriâ?•, come ama dire Slavoj Žižek citando *X-Files*. Non câ??Ã" un segreto che possa far guarire dalla â??malattiaâ?• dellâ??essere umani. Il sintomo non vuole â??dire qualcosaâ?•. O meglio, se qualcosa dice Ã" dellâ??ordine del linguaggio del Joyce di *Finneganâ??s Wake*: una sorta di eterno blablabla spiraliforme che gira attorno al nulla e che non vuol comunicare letteralmente nulla.

Bisogna cambiare prospettiva. Evitare la pretesa di ridurre il sintomo nellâ??alveo dellâ??Uno del senso: la stoffa di cui Ã" composto Ã" invece quella di un *godimento intransitivo e superficiale*. Quello per cui si parla solo per il godimento di parlare, non per dire qualcosa dellâ??ordine del significato. Lacan ribalta allora la prospettiva del primo Freud: la ricerca di senso non Ã" la guarigione, ma semmai la malattia. Lâ??esperienza dellâ??analisi non Ã" ricerca di significati e di profonditÃ, ma un attraversamento superficiale della *radicalità del non-senso*. Non câ??Ã" niente di più inaccettabile che pensare che dietro alla superficie non ci sia nientâ??altro. Che tutto il mondo sia composto di superfici e di superfici di superfici, come in Lewis Carroll. La psicoanalisi allora più che essere vicina alla psicologia, allâ??antropologia o allo studio dei miti Ã" invece più strettamente imparentata con la matematica e la poesia, due pratiche che hanno da sempre avuto più dimestichezza con la dimensione intransitiva, superficiale e insensata del linguaggio. Un mondo dove le parole non sono nientâ??altro che parole, e dove le lettere non sono nientâ??altro che lettere. E non dicono nulla oltre se stesse.

La psicoanalisi allora non crea un sapere â?? quanto meno non nella sua accezione corrente â?? semmai compie unâ??operazione di taglio nei confronti dei saperi che già esistono. La seduta lacaniana, enfatizzando il momento dellâ??interruzione e della punteggiatura del discorso dellâ??analizzante, lo mostra nella maniera più chiara nella sua stessa pratica. Non ricuce il nostro rapporto con lâ??Io, semmai lo disfa. Non dice qualcosa, ma rompe il legame narcisistico che si costruisce con un sapere. Esattamente come per Althusser il sapere si costituiva nelle rotture epistemologiche, non nelle false unità costruttive della rappresentazione. Ã? importante fare questa premessa, perché sta ritornando in auge negli ultimi tempi unâ??idea della psicoanalisi come â??disciplina del sensoâ?•: che cosa ha da dire la psicoanalisi sulla politica? Sui dilemmi dellâ??etica? Sullâ??arte? Non deve forse la psicoanalisi spiegarci le cose e aiutarci a comprenderle? No, non deve farlo. Il silenzio analitico non Ã" un vezzo narcisistico, Ã" una precisa postura etica. Lâ??atto analitico Ã" un atto di dis-identificazione nei confronti dei saperi costituiti.

Dunque, che cosa ha da dire lo psicoanalista nei confronti dellâ??esperienza artistica? Se lo chiede Massimo Recalcati ne *Il mistero delle cose. Nove ritratti di artisti* (Feltrinelli, 2016, pp. 266, 29â?¬), volume che costituisce il punto di arrivo di un confronto che lo psicoanalista milanese porta avanti da anni con il mondo dellâ??arte, e soprattutto con quello della pittura. Riprendendo alcuni temi che già erano stati sviluppati in

passato in altre sedi, come ne *Il miracolo della forma* (Bruno Mondadori, 2007), Giorgio Morandi, Alberto Burri, Emilio Vedova, William Congdon, Giorgio Celiberti, Jannis Kounellis, Claudio Parmiggiani, Alessandro Papetti e Giovanni Frangi, diventano nomi propri attraverso cui Recalcati riflette su uno dei temi più importanti che hanno attraversato il suo pensiero negli ultimi anni: la sublimazione. Di che cosa si tratta?

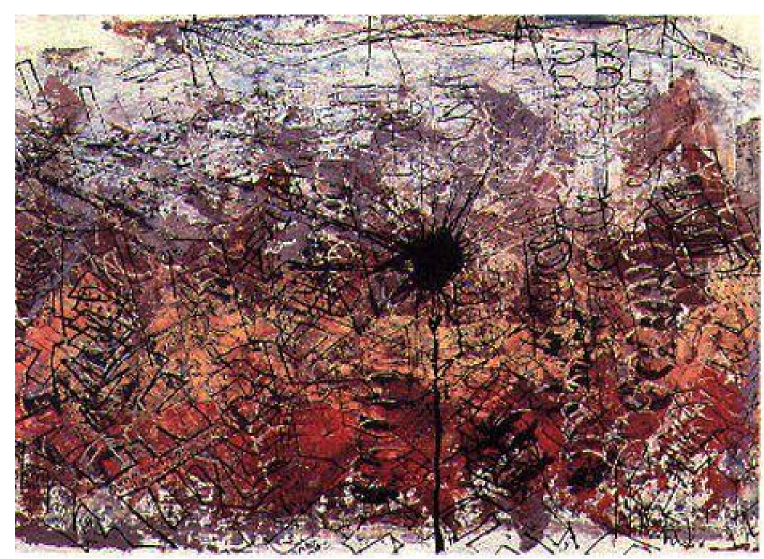


Jannis Kounellis, 'Untitled' 1969

Già allâ??inizio del libro viene ricordato come per Freud â??la radice ultima dellâ??ars poetica [fosse] quella di sopportare la â??ripugnanzaâ?• verso lâ??assenza di senso della vitaâ?• (p. 11). â??Sopportareâ?• dunque, e non â??dire qualche cosaâ?• o â??significareâ?•. La pratica artistica non riporta la dimensione del non senso a quella della significazione come fanno le ideologie della rappresentazione. Semmai quel non senso prova â?? come viene detto nel libro â?? a â??circoscriverloâ?•, a â??resistergliâ?•, a â??dargli formaâ?• : manipolandolo al livello della superficie, e abbandonando ogni pretesa di vedere â??che cosa ci stia sottoâ?• . Lâ??atto di spalmare la pittura sulla tela, di manipolare la materia, così come il poeta fa con le parole e il matematico fa con le lettere e gli assiomi, sono il modo attraverso cui viene preservato lâ??impossibile; o

meglio, di come viene fatta esperienza della plasticit Amorfologica della??impossibile e del non senso. La sublimazione non A" la??elevazione verticale del reale al livello della a??bella formaa?• come vorrebbe la??estetica borghese, ma A" il modo attraverso cui si abita la??impossibile nella sua orizzontalit e nella sua immanenza.

Lo psicoanalista allora non dovrà fare unâ??operazione di â??spiegazioneâ?• del lavoro dellâ??artista e di applicazione di categorie interpretative che facciano da didascalia a quello che si vede. Troppo spesso ancora oggi quando uno psicoanalista (o un filosofo) si confronta con lâ??arte, il cinema o la letteratura sembra non riuscire a liberarsi da questo fraintendimento di fondo. Ã? una cattiva abitudine che tuttavia non manca di padri nobili, tra cui lo stesso Freud che in *Un ricordo dâ??infanzia di Leonardo da Vinci* provò a ricostruire i tratti della personalità dellâ??artista a partire da unâ??interpretazione della sua opera (anche se a dire il vero fu lui stesso ad ammettere il carattere approssimativo e dimostrativo del suo saggio). Lo psicoanalista, se è davvero capace di dimostrarsi fedele allâ??etica di un sapere insostanziale e sottrattivo, dovrà invece semplicemente *testimoniare* del contenuto di verità dellâ??operazione artistica, senza provare a spiegarla o a â??verticalizzarlaâ?• verso un contenuto significante. Muoversi lungo la superficie esattamente come fa un pittore.



William Congdon, New York City (Explosion) 2, 1948

Tuttavia non tutto il lacanismo Ã" dellâ??avviso che il reale â?? o per meglio dire, il reale-in-quanto-impossibile â?? si costituisca in questa forma: immanente, intransitiva e superficiale. Il lacanismo, soprattutto negli ultimi anni, sta prendendo direzioni anche molto diverse a questo riguardo. Ã? lo stesso Recalcati che in questo libro, utilizzando formule come â??mistero dellâ??assoluta assenza e dellâ??assoluta presenzaâ?• â??assolutoâ?• e â??irraggiungibileâ?•, sembra avvicinarsi a unâ??altra idea di reale, non completamente divergente ma nemmeno del tutto sovrapponibile alla prima; unâ??idea che in effetti Ã" stata da sempre parte integrante sul suo pensiero, come si evince chiaramente da questo passo:

Questo significa che lâ??evento dellâ??opera dâ??arte, quando  $\tilde{A}$ " tale, vive della sua sola immanenza antiillustrativa  $\hat{a}$ ?? ogni opera non vuol dire niente, non significa niente se non se stessa  $\hat{a}$ ??, ma proprio per questo, proprio perch $\tilde{A}$ © il suo evento  $\tilde{A}$ " al di l $\tilde{A}$  di ogni riferimento ad esso esterno, deve rifiutarsi a ogni riduzione tautologica preservando la sua trascendenza interna. (p. 13).

Lâ??idea insomma Ã" che vi sia una *trascendenza interna*; che non tutto dellâ??opera dâ??arte possa essere ridotto a una geometria di superfici e spazi lisci. Recalcati non ne hai mai fatto mistero, intraprendendo negli ultimi anni un confronto sempre più serrato con il pensiero cristiano, come mostrano alcuni termini come â??invocazioneâ?•, â??preghiera laicaâ?• o â??apertura inaudita sullâ??invisibileâ?•. La pittura sarebbe dunque un aprirsi verso un reale â?? ma più volte nel volume compare il termine di â??sacroâ?• â?? che pur nella sua immanenza rimarrebbe radicalmente eterogeneo: Ã" ciò che mostrerebbero le bottiglie di Morandi, i sacchi di Burri, le *Delocazioni* di Parmiggiani, gli abiti trafitti da croci di ferro di Jannis Kounellis e le molte altre figure che accompagnano *Il mistero delle cose*.

Senza alcuna pretesa di risoluzione, ma per provare a compiere un movimento â??a latoâ?• di questo problema, un aiuto potrebbe venire dal pensiero di Alain Badiou secondo cui lâ??arte non sta tanto in rapporto al reale dal lato della rappresentazione quanto da quello dellâ??atto. Lâ??arte insomma â?? o per meglio dire, alcune singolaritĂ artistiche â?? sarebbero operatori che producono quel taglio capace di dividere il tessuto costituito dei saperi e di mostrarne la natura antagonistica o non-tutta, più che unâ??allusione a dimensione eterogenea o â??inauditaâ?•. Come avviene anche per lâ??atto analitico, una singolaritĂ artistica può essere in grado di spezzare lâ??Uno del senso attraverso i suoi *effetti* più che con la sua forma. Il problema non sarĂ allora tanto quello di contemplarla e stabilire la distanza del suo rapporto al reale, quanto quello di stabilire cosa farsene delle conseguenze della sua azione. Una domanda che più che lâ??estetica non può che convocare la dimensione della politica.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio Ã" grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto. Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

## Massimo Recalcati Il mistero delle cose

Nove ritratti di artisti

