
 

Bartolomé de Las Casas. La conquista senza
fondamento 
Giovanni Levi
29 Marzo 2017

Fino alla pubblicazione della Historia de la fundacion y discurso de la provincia de Santiago de Mexico de la
Orden de Predicadores (Madrid, 1586) di Agustin Davila Padilla, intorno a Bartolomé de Las Casas (1484-
1566) non si era ancora creato il mito che lo ha accompagnato fino ad oggi. Il domenicano era ormai morto
da vent'anni: prima, mentre le sue posizioni erano ancora legate a una polemica diretta sulla legittimità dei
modi della occupazione spagnola dell'America, erano stati sollevati dubbi su di lui come giurista e come
teologo, per le sue interpretazioni estreme di San Tommaso, del diritto canonico, del codice di Giustiniano e
del Digesto e sulla sua difesa dell'autodeterminazione degli indios. 

 

Bartolomé de Las Casas era nato a Siviglia nel 1484 e già nel 1502, appena diciottenne, era arrivato a
Hispaniola (Haiti). Partecipa o, comunque, è testimone, della feroce repressione delle popolazioni locali e
della costituzione delle prime encomiendas con il repartimiento degli indios, obbligati a un durissimo lavoro
servile. E diviene un encomendero. Tornato in Spagna, dove studia e diviene presbitero, va di nuovo
all'Hispaniola nel 1509. L'anno dopo giungono ad Haiti i frati dell'Ordine dei predicatori, che avanzano i
primi dubbi sulla ferocia con cui vengono trattati gli indigeni. Tuttavia sia il re Ferdinando sia il padre
provinciale dei domenicani sia il francescano Alonso del Espinal impongono di obbedire all'autorità politica
che sostiene i coloni e le loro pratiche. Las Casas partecipa dunque alla campagna di pacificazione dell'isola
nel corso di 3 anni, tuttavia proponendosi in qualche modo come mediatore fra gli spagnoli e gli indigeni che
resistevano.

 

Ma di fronte alle denunce dei domenicani che affermavano la capacità degli indios, come uomini razionali, di
governarsi, e sostenevano il loro diritto alla libertà e la possibilità di convertirli, Ferdinando convoca a
Burgos una junta che emette delle Ordinanze per la buona gestione e trattamento degli indios, per metter
ordine nella questione e tuttavia legittimando l’istituzione delle encomiendas e del reparimiento, e dunque il
lavoro coatto e il trasferimento di popolazione con la distruzione dei villaggi. Gli indios sono giuridicamente
liberi ma di fatto servi, in nome dei principi con cui il Papa aveva concesso, alla Spagna come al Portogallo,
il possesso delle terre americane in funzione della cristianizzazione di quelle popolazioni. Nel 1514 Las
Casas ha la sua prima 'epifania' o 'conversione', dopo che gli è stata rifiutata l'assoluzione da un frate
domenicano come in qualche modo complice dei comportamenti colpevoli dei coloni. Per questo decide di
rinunciare all'encomienda e inizia a predicare a favore della restituzione dei beni di cui gli spagnoli si sono
impossessati, proponendo invece l'emigrazione in America di agricoltori spagnoli e si reca in Spagna per
convincere re Ferdinando a mutare politica. Ma entra in conflitto con il vescovo di Burgos, Juan Rodriguez
de Fonseca che fin dal 1493 era incaricato degli affari indiani. È solo dopo la morte di Ferdinando che inizia
la sua complessa relazione con i funzionari di Carlo V, con Adriano di Utrecht (poi papa Adriano VI) e con il
cardinale Francisco Jimenez de Cisneros, che vedono con favore le sue proposte che pure contengono ancora
lo spostamento forzato degli indios per facilitarne la conversione e la 'rieducazione' ma che sembrano

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/bartolome-de-las-casas-la-conquista-senza-fondamento
https://test.doppiozero.com/bartolome-de-las-casas-la-conquista-senza-fondamento
https://test.doppiozero.com/giovanni-levi


accettare la restituzione, l'abolizione delle encomiendas e l’immigrazione di agricoltori spagnoli che
favoriscano l’evangelizzazione.

 

Tuttavia non è né ai domenicani né ai francescani, che sono su posizioni opposte, che viene affidata la
riforma del governo delle Indie ma ai gerolamini dell'Ordine di san Girolamo; Las Casas ha l'incarico di
consigliarli ma si scontra con le loro resistenze. Torna dunque nuovamente in Spagna dove trova Cisneros in
agonia mentre Fonseca ha ripreso il controllo della politica indiana.

A questo punto, con l'appoggio dei funzionari fiamminghi di Carlo V e durante tutto il regno dell'imperatore
inizia un trentennio di relativi successi per Las Casas: i suoi nemici sono isolati, sia Fonseca, che muore nel
1524, sia Juan Ginés de Sepulveda, sconfitto nel dibattito del 1551-52 in cui riaffermava la tesi aristotelica
degli indios come servi per natura. In questi anni prevale ormai la tesi degli indios come uomini naturalmente
liberi e razionali, capaci dunque di divenir cristiani. Di fronte al disastro demografico che aveva distrutto e
continuava a distruggere la popolazione originaria dell'America, il problema di una paternalistica ma tuttavia
più umana politica aveva prevalso, tuttavia fra molte resistenze specialmente da parte degli encomenderos
peruviani. I tentativi di Las Casas di realizzare il suo progetto, accolto dall'imperatore, di liberare una fascia
costiera di 260 leghe per accogliere agricoltori spagnoli come protagonisti con i missionari
dell'evangelizzazione fallisce di fronte alla reazione sia degli indigeni sia dei coloni.

 



Ma intanto Carlo V bandisce le Leyes nuevas (1542), riconoscendo una certa autonomia politica ai poteri
locali degli indigeni e nomina Las Casas vescovo del Chiapas (vi rimarrà solo fino al 1547). Tuttavia le
resistenze sono fortissime fino a minacciare la sovranità spagnola sulla colonia e le Leyes nuevas sono
praticamente sospese: gli encomenderos nel 1554 chiedono che le encomiendas diventino ereditarie e
abbiano piena giurisdizione civile e criminale, che di fatto era anche un diritto di proprietà sugli indios; in
cambio offrivano 5 milioni di ducati d'oro a titolo di vassallaggio. Vi era uno scontro anche fra i maggiori
teologi spagnoli che avevano deciso di proporre al re di chiedere l'autorizzazione al Papa di vendere gli
indios encomendados ai padroni delle encomiendas rese perpetue e il Consiglio delle Indie contrarissimo alla
concessione della perpetuità. Ma la crisi economica era grave e la successione al trono vedeva Filippo II
molto più favorevole a un compromesso: encomiendas perpetue ma senza la piena giurisdizione civile e
criminale. Intanto anche i cachiques indios si erano riuniti a Cuzco per protestare e avevano offerto di pagare
quanto offerto dagli encomenderos a patto che non si potessero rendere definitive le encomiendas.

 

Nel 1562 il dibattito ristagnava, ma si era ben lontani dai progetti di Las Casas che ormai, di fronte alla
politica di Filippo II, aveva portato all'estremo le sue posizioni: non solo abolizione delle encomiendas, ma
anche restituzione della terra agli indios e addirittura rinuncia della Spagna alla sovranità sulle colonie
americane lasciate a una popolazione di uomini liberi, razionali, capaci di governarsi e di cristianizzarsi ma
legittimi proprietari e liberi anche se non fossero stati disposti a convertirsi. Secondo Las Casas la
concessione che il Papa aveva fatto alla Spagna era solo per una diffusione non violenta del cristianesimo,
non per uno sfruttamento violento ed espropriatorio della popolazione e delle ricchezze del continente.

 

Questi sono per sommi capi gli elementi della biografia di Bartolomé Las Casas. Non mi soffermo sulla sua
lenta e incerta presa di coscienza dell'orrore della schiavitù degli africani e la sua attività in Messico e in
Nicaragua. Voglio soffermarmi piuttosto su come Baccelli ha costruito il suo libro. Per interpretare Las Casas
si potrebbero scegliere due vie: una è quella di isolarlo per fare una storia della progressiva evoluzione delle
sue idee. L'altra, a mio avviso più interessante e anche storicamente più significativa, è quella di immergerlo
nel contesto complesso del dibattito teologico e politico che ha lacerato la Spagna fra 1500 e 1580 a
proposito della condizione degli indios americani e della stessa legittimità della conquista. La prima via
rischia di fare di Las Casas un personaggio isolato ed estremo, unico ed eroico, che non spiega i successi
delle sue idee presso Carlo V e le sue difficoltà con Filippo II. I titoli e le cariche che gli sono stati
riconosciuti e la fitta rete di relazioni con una gran parte dei domenicani, i contrasti con francescani e
gerolamini, la protezione di alti personaggi della corte richiedono, per essere compresi, che il suo pensiero,
lungi da essere una posizione marginale ed estrema, venga inserito nel complesso dibattito cattolico sullo
Stato, sul suo ruolo, sul dovere di rispettare i governi che gli uomini si erano dati e che potevano essere
modificati solo con il consenso di chi accettava una nuova forma di governo che garantisse il bene comune.

 

La seconda alternativa potrebbe contribuire a capire più a fondo l'immagine di Stato che stava consolidandosi
nell'impero con i suoi caratteri specifici in forte legame con l'evoluzione del discorso teologico, politico e
giuridico che domenicani prima e gesuiti successivamente contribuirono a costruire e che si consolidò
definitivamente all'inizio del XVII secolo nelle figure di Bellarmino e di Francisco Suarez e nei risultati
teorici della scuola di Salamanca come dottrina della Chiesa cattolica. Insomma, Las Casas si muoveva in un
contesto in parte coerente con le sue idee e frutto di molti anni di quel dibattito teorico che a partire da san
Tommaso avevano definito un concetto di Stato che si contrapporrà alle concezioni prevalenti negli Stati
riformati, uno stato in cui i poteri dei governanti saranno da un lato subordinati alle scelte originarie delle
comunità politiche e al loro consenso e dall'altro lato saranno soggette al Papato come rappresentante in terra
di Dio.



 

Baccelli dunque ricostruisce l'evoluzione dell'atteggiamento di Las Casas mostrando una sua progressiva
presa di coscienza, ma come se fosse una riflessione personale e non il frutto di un dibattito vasto e di
posizioni che negli stessi anni si stavano scontrando: giunto in America come colono e divenuto sacerdote
collabora alla pacificazione di Cuba, cercando di moderare la violenza dei conquistatori. Ma con la prima
'conversione' si rende conto della rapida e drammatica distruzione della popolazione india come conseguenza
dell'encomienda e del ripartimiento. Tornato in Spagna inizia dunque a elaborare piani di pacifica
colonizzazione pur considerando legittima la conquista come strumento necessario per l'evangelizzazione,
secondo quanto prescritto dal Papa che ha affidato agli spagnoli quelle terre con questo scopo. Durante la
prima fase di governo di Carlo V non mette in discussione la legittimità della presenza spagnola ma si fa
promotore delle Leyes nuevas. Nell'ultima fase del regno di Carlo V accentua le sue posizioni sostenendo che
gli indiani fanno una guerra giusta combattendo gli spagnoli che, al contrario, esercitano una violenza
illegittima. Infatti non è legittimo imporre senza consenso una forma nuova di governo a popoli che già si
sono dati un governo, indipendentemente dal fatto che siano evangelizzati o no. Fin qui certamente Las Casas
ha un notevole ascolto nelle autorità politiche.

 

Ma dopo l'avvento al trono di Filippo II, nell'ultima parte della sua vita, le posizioni di Las Casas si
estremizzano di fronte alla nuova politica dell'Impero, stretto fra le necessità economiche e i rischi di una
secessione dei potentati spagnoli consolidatisi in Perù. Mentre si sviluppa il conflitto per la concessione
perpetua delle encomiendas, la posizione di Las Casas si fa più inconciliabile e provocatoria, fino a mettere
in dubbio la legittimità della presenza spagnola, se non sotto forma di agricoltori autonomi e di missionari
che diffondano il cristianesimo, ma senza violare la libertà naturale dei popoli e senza fare atti e attivare
istituzioni che non abbiano ottenuto prima il loro consenso. Questo implicava dunque anche la restituzione
dei beni occupati dai conquistatori. Pare quasi che avesse ormai rinunciato a proporre qualcosa di
effettivamente realizzabile.

 

Il libro di Baccelli, come del resto quello recente di Lawrence A. Clayton, Bartolomé de las Casas. A
Biography (2012) con cui Baccelli ha molti debiti, sceglie la via di una biografia troppo isolata dal suo
contesto, facendo così di questo personaggio un eroe relativamente solitario, come del resto si era in qualche
modo ritratto egli stesso seguendo la traccia classica delle vite dei santi: da una giovinezza inconsapevole e
peccaminosa che attraverso la conversione (in questo caso si tratta di una conversione in due fasi), giunge a
un’eroica lotta contro il peccato dei coloni spagnoli e degli stessi governanti e per certi aspetti del Papa
stesso. In realtà Baccelli è consapevole del fatto che 'gran parte dei volumi dedicati a Las Casas appartiene al
genere letterario della biografia intellettuale' e si propone di seguire 'una scelta diversa cercando di enucleare
gli snodi teorici dei suoi scritti, che sono tutti ricollegabili all'attività pratica in difesa degli “indiani”' (p.18).
Quello che lo accosta alla tradizione biografica precedente è la debolezza dell'esame del contesto non tanto
fattuale quanto culturale che chiarirebbe in modo più evidente le scelte del nostro personaggio, i suoi alti e
bassi polemici, ma anche le sue apparenti contraddizioni, dettate più dalle occasioni e dalle vicende politiche
esterne che da una incertezza teorica.

 

E spiegherebbero anche la difficoltà dei poteri politici e religiosi di rifiutare ed emarginare nettamente le idee
che Las Casas sosteneva in un clima culturale in elaborazione, dominato da interpretazioni teologiche che la
Chiesa della Controriforma andava coagulando. I riferimenti a Francisco da Vitoria, ad Aristotele e a San
Tommaso sono scontati ma del tutto insufficienti, mentre non basta un riferimento generico (per es. 'ripreso
nelle massime dei giuristi' (p.67) o 'con il sostegno di pii teologi e raffinati umanisti, giuristi innovatori e
filosofi liberali' (p.122) o rimandare 'alla sua teoria dell'origine popolare del potere sovrano' (pp.66-7)



(perché sua se era al centro della teoria cattolica dello Stato?). E mi pare improprio darne l'immagine
anacronistica di un precursore: 'La narrazione di Las Casas anticipa di oltre tre secoli le parti storiche del
Capitale di Marx e la sua analisi dell'estraneazione del lavoro' (p.179) con l'uso frequente del termine
'accumulazione primitiva'; o ancora, a proposito del matrimonio monogamico e non consanguineo: 'Las
Casas sembra anticipare alcuni aspetti della metodologia che sarà adottata dall'etnografia moderna' (p.135) o
'Las Casas inaugura un approccio multiculturale e relativistico alla diversità degli infedeli che non ha
precedenti nella cultura occidentale' (p.151).

 

Così la lettura di un personaggio decontestualizzato finisce di parlare di libertà e di libero arbitrio individuale
mentre Las Casas pensava a un patto comunitario di obbedienza al principe in cambio di ordine, stabilità e
attenzione al bene comune (p.230) o a farne un precursore di un'ideologia anticoloniale e degli studi
postcoloniali, seguendo il libro un po' semplicista di Robert J.C.Young che fa di Las Casas il precursore dell'
humanitarian objection al colonialismo.

Il libro dunque, che ha certamente il merito di basarsi su una lettura totale dei 14 volumi di opere del
domenicano pubblicate dall'Istituto Bartolomé Las Casas dei domenicani andalusi dimentica le fonti
pubblicate nella collezione del Corpus Hispanorum de Pace del Consejo Superior de Investigaciones
Cientificas di Madrid sulle Fuentes Constitucionales, sugli Informes y Testimonios, sulla Escuela Espa?ola
de la Paz di prima e seconda generazione che avrebbero calato Las Casas dal cielo alla terra, dal mito
solitario alla realtà collettiva. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





