
 

Che cosa registra un’immagine? 
Riccardo Panattoni
5 Aprile 2017

Prosegue la riflessione attorno al tema delle immagini e della violenza al centro del dibattito svoltosi a
Torino il 15/16 marzo. Come dobbiamo e vogliamo rapportarci a tutte queste immagini che pervadono e
ossessionano la societa? occidentale? Che effetto ha il predominio dell’immagine sulla costruzione e
tradizione del nostro canone culturale? E? possibile formulare un’etica dell’immagine per il XXI secolo?

Un testo di Riccardo Panattoni per contribuire a costruire un dibattito attorno al tema, urgente e
fondamentale.

 

 

In un testo dedicato all’amico Walter Benjamin, Hannah Arendt afferma che la memoria sarebbe di per sé
conservatrice, mentre il ricordo sarebbe distruttivo. Nel senso che la memoria sarebbe continuamente
impegnata après coup a ritramare il senso di ciò che abbiamo vissuto, di quello che ci è capitato o in cui
siamo precipitati, ristabilisce cronologie a cui attenersi per sapere collocare gli eventi nel loro sostrato di
apprendimento. Al contrario, il ricordo in quanto tale sarebbe ciò che buca questa trama su cui la nostra
identità cerca di strutturarsi, rimane un’esperienza pura, uno sguardo reale su di una contingenza assoluta.
Questa discrepanza tra memoria e ricordo getta una luce particolare su ciò che le immagini rappresentano per
noi, perché non sappiamo dire con esattezza se siano funzionali alla memoria o al ricordo. 

 

Se le immagini fossero funzionali alla sola memoria, alla sua azione conservatrice, dovrebbero cedere ogni
volta la loro presenza al proprio significato; quello che sono in grado di mostrare sarebbe dettato dal senso di
ciò che possono trasmettere, mentre se il luogo della loro permanenza si installasse in un puro ricordo, il loro
affiorare sulla superficie del visibile si rivelerebbe ogni volta come inassumibile dalla sola trama del senso,
rimarrebbero solo se stesse, delle pure immagini in quanto tali. Da qui il rapporto non lineare che instauriamo
con la loro presenza, tanto è vero che il più delle volte introdurre il tema dell’iconoclastia porta fuori strada,
perché in fondo la nostra tradizione è sempre stata a base iconoclasta, abbiamo cioè sempre inteso le
immagini come una forma di linguaggio, di comunicazione. Ogni volta che le abbiamo incontrate ci siamo
chiesti che cosa volessero dire, che cosa rappresentassero, sottoponendole alle inevitabili regole della
grammatica che il nostro sguardo conosce perfettamente, mentre il problema che ancora oggi abbiamo è

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/che-cosa-registra-unimmagine
https://test.doppiozero.com/riccardo-panattoni


semmai quello di doverci misurare effettivamente con una cultura visuale. 

 

Ph Kenro Izu.

Così, se le immagini contrassegnano in modo inequivocabile la nostra memoria, la punteggiano delle loro
impressioni, senza per questo essere immediatamente riconducibili a dei veri e propri contenuti della nostra
memoria, è per il fatto che esse continuano a vivere dentro di noi.  Tutti quanti siamo infatti degli involontari
collezionisti di immagini, perché una volta che le immagini sono entrate in noi, cessano di essere percepite
soltanto come il passaggio di una concatenazione senso-motoria incentrata sul senso e non smettono di
trasformarsi e di crescere attraverso la loro persistenza. D’altra parte, come scrive Jean-Louis Schefer, non
possiamo non tenere conto di come la durata delle nostre stesse passioni si misuri proprio rispetto alla
persistenza in noi delle immagini, è il loro potere d’iterazione, di ricorrenza, a dettarne la forza d’insistenza.
Così, la loro fissità cresce e si trasforma perché ritornano come attraversate da una vibrazione interna
d’intensità, come se cercassero in noi l’autonomia di una loro vita propria. La trasformazione di un’immagine
nel suo doppio mnestico, il suo farsi puro ricordo, si accompagna infatti a un lento movimento di
cancellazione della scena che l’ha determinata, che le ha dato senso. È l’emergere dell’unicità dell’immagine
su uno sfondo d’indeterminazione, un evidenziarsi che non si lega più al significato che richiama,
all’immaginazione che è in grado di suscitare, ma apre a un’intensità temporale in cui la memoria rimane
come avvinta a se stessa. 



 

Accade in questo modo che quando un’immagine incontra la singolarità di uno sguardo che la fa essere ciò
che già è, il suo momento visivo, ciò che di sé mostra, continua senza interruzione ad anticipare virtualmente
ciò che dovrà seguirla e ricorda ciò che ancora continuerà a precederla. È questa sospensione del tempo che
l’immagine sembra trattenere senza in realtà riuscirci, perché pur mostrandosi nella sua perfezione, essa
appare tuttavia presa in quello che in realtà dovremmo riconoscere come un fallimento, come un evidente
errore nel continuo del divenire. Questo non significa che guardare quella singola immagine porti a
interrogarsi su ciò che l’ha anticipata o su ciò che l’avrà seguita, interrogazione che risponderebbe al solo
registro di una ricostruzione mnestica, alla necessità di significare attraverso una capacità immaginativa,
narrativa, ciò a cui pensiamo possa rimandare la descrizione interrogativa che la grammatica del nostro
sguardo porta direttamente sull’immagine. In realtà l’immagine non manca mai di niente, è tutta lì,
completamente esposta, si tratta solo di guardarla, ma lo sguardo che le permette di essere se stessa, di essere
l’immagine che già è, la precipita nel farsi puro riflesso nel fondo dei nostri occhi.

 

Lo sguardo perde in quel momento ogni capacità grammaticale, rimane totalmente preso nel solo scorrere su
quella perfetta superficie riflettente, ed è proprio in quello scarto tra sguardo e occhio che si può cogliere
come in realtà quella singola immagine sia carica di tempo. Del tempo della propria sopravvivenza,
dell’aurora immemoriale del momento in cui ha preso luce, di tutto il tempo, altrettanto immemoriale, in cui
un numero indeterminato di altri sguardi si sono posati su di lei penetrandone il corpo come una ninfa. 

 

Se leghiamo tutto questo al fatto che il vero paradigma della vita rimane la struttura temporale che lo porta a
determinazione, allora non vi potrà che essere anche una vita delle immagini. Certo, le immagini che
vengono a costituire la nostra memoria tendono di per sé, nel corso della loro trasmissione storica, sia
individuale sia collettiva, a irrigidirsi nell’icona della loro spettralità, si tratterà allora di restituirle, in ogni
incontro con esse, all’autonomia della loro vita. Perché le immagini pur essendo vive, essendo cioè costituite
di tempo e memoria, sono anche delle sopravvivenze, nascono cioè da sempre minacciate dall’assumere una
forma spettrale e dal farsi icone di se stesse. Liberare le immagini dal loro destino spettrale, per restituirle
invece a tutta la loro forza fantasmatica, è ciò che dovrebbe impegnare la nostra capacità di sguardo. La
sopravvivenza fantasmatica delle immagini, la loro stessa vita, non consiste perciò né nella loro perfetta
fissità, né nel movimento di ciò che significano, quanto piuttosto nella tensione temporale di cui si caricano
nella pausa in cui continuano, attraverso il nostro sguardo, a precipitare in se stesse, perché il loro
cristallizzarsi in monadi non può che continuare a portare impresso in sé l’urto che le ha rese tali. 

 

Si tratterà allora, in funzione della persistenza a cui quella singola immagine darà corpo, di evocarne la
componente fantasmatica e simultaneamente a questa evocazione, di lavorare il suo stesso fantasma, di
dettagliarla in ogni suo particolare, al fine di liberarla da ogni pretesa originarietà e perché si mostri in tutto
ciò che in effetti non è mai stata. Questa regressione archeologica si presenterà allora intessuta di tutta la
propria elusività, non tenderà cioè mai a ripristinare uno stato precedente, quanto piuttosto a spostarlo, ad
aggirarlo, a risalirne sì i suoi possibili contenuti, ma soprattutto a lasciarsi prendere nel dipanarsi delle sue
modalità, nelle circostanze e nei momenti perduti di una scissione, da non pensarsi come luogo di ciò che
rimane nascosto, ma come il lascito di un segreto in cui l’insorgenza di ogni forma di vita continua ad
accadere in quel solo riflesso. L’immagine registra allora nella propria temporalità, insieme a ciò che mostra,
anche tutto ciò che in realtà non è mai accaduto, non si è mai realizzato, ed è proprio da questo suo
permanere nella potenza del proprio atto che possiamo ogni volta essere toccati dalla reale esperienza di ciò
che di sé ancora mostra. 



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

