DOPPIOZERO

Parigi vale ancora una messa

Claudio Vercelli
10 Aprile 2017

Vaforse aggiunta qual che parola sulla vicenda giudiziaria occorsa alo storico e sociologo Georges
Bensoussan. Sembrainfatti essere piu I’ ouverture di un conflitto di lunga durata che non una sgradevole ma
occasional e effervescenzain una contrapposizione, altrimenti momentanea, di giudizi. Comunque la s
intenda leggere nella sua specificita. Intanto, qualche parola su chi siala personain questione puo aiutareil
lettore italiano. Nato in Marocco, dafamiglia ebraica (e quindi appartenente all’ ebraismo maghrebino), s
formaintellettualmente nella Parigi a cavallo tragli anni Settanta e Ottanta, dove poi insegna storiain un
liceo. Dall’inizio del decennio successivo e direttore di quella che oggi € conosciuta come I autorevole
«Revue d' histoire de la Shoah», espressione del Mémorial de la Shoah, I”istituzione piu attiva, in Francia, sui
temi della deportazione e dello sterminio degli ebrei e delle minoranze perseguitate dai nazifascisti. Negli
anni successivi si adopera sul versante della didattica storica, fino ad assumere ruoli di primo piano sianella
ricerca che nella divulgazione.

Piuin generae, in quanto storico della modernita ebraicain tutte le sue sfaccettature, Bensoussan si interroga
sugli effetti dell’incontro e del confronto trale identita tradizionali (o comungue cio che costituisce il
rimando collettivo ad esse) e il mutamento sociale e culturale. La storiadell’ ebraismo &, dal suo punto di
vista, una cartina di tornasole per comprendere le dinamiche irrisolte tra particolarismi e universalismi. La
storiadel sionismo, quella degli ebrei sefarditi provenienti dai paesi arabi, ma anche |’ analisi

dell’ antisemitismo e |o stesso sterminio nazista si inseriscono all’ interno di questa complessaintelaiatura
epocae. Gianel 2002, usando lo pseudonimo di Emmanuel Brenner, aveva coordinato e diretto la redazione
di un testo, composto perlopiu datestimonianze e verifiche sul campo, tracui le voci di molti insegnanti,
dedicato a Lesterritoires perdus de la République: antisémitisme, racisme et sexisme en milieu scolaire. A
conti fatti, il volume costituisce atutt’ oggi un rilevante passaggio nella discussione sull’Islam
dell’immigrazione in terrafrancese. |l ritratto che emerge di una parte della gioventu maghrebina, a quel
punto gia di seconda o terza generazione, € spesso preoccupante. Al riproporsi dei temi antisemitici,
rielaborati all’interno di un contesto socioculturale che e quello delle periferie urbane come del grandi
agglomerati metropolitani, dove la marginalita economicasi incontra con il disincanto e un aggressivo
cinismo, Si accompagnano Sessismo e misoginia, «francofobia» (Alain Finkielkraut) e un' aggressivitaalla
ricercadi una partitura politica darecitare.

Il testo (el suo titolo, ripreso poi dadiversi uomini politici francesi per descrivere lacondizione di crescente
entropia delle banlieue) ha diviso, polarizzandoli, i lettori. «Le Monde diplomatique», per parte di Alain
Gresh, unadelle voci pit autorevoli del collettivo redazionale, ha sollevato dubbi e perplessita sulle
conclusioni generalizzanti dell’inchiesta. Cio che maggiormente lascia perplessi i critici € laformulazione da
parte di Bensoussan di un’ipotesi, che andra poi rafforzando nel tempo, per la qual e sussisterebbe un nuovo
antisemitismo di origine preval entemente maghrebina, fondato su basi perlopiu etniche e culturali. Per 1o
storico non s tratta solo di un fenomeno di traslazione del vecchio pregiudizio antisemitico, comunque
fortemente innervato in Francia, madi un’ineditamiscela. In essa si raccolgono le pulsioni provenienti da


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/parigi-vale-ancora-una-messa
https://test.doppiozero.com/claudio-vercelli

nuovi soggetti (i giovani), fortemente identificati con la segmentazione sociale e culturale che derivadalle
trasformazioni indotte dalla globalizzazione nello spazio europeo e mediterraneo. | giovani maghrebini sono,
per Bensoussan, al centro di questo mutamento, trovando nel temi dell’ antisemitismo (e dell’ antisionismo)
unaradice d’identita che permette loro di contrattare un fisionomia sociale altrimenti assente.

Lo riaffermain un secondo libro, uscito nel 2004, France prends garde de perdre ton ame, dove il fattore
della discendenza del pregiudizio antigiudaico dal substrato originario, quello musulmano, arabo e quindi
maghrebino (le tre cose non sono necessariamente omologhe, anche se si incontrano e s miscelano a modo
loro nei luoghi dell’immigrazione), si traduce nel ribadire in maniera sempre piu decisail concetto che

I’ odierno antisemitismo non sia tanto unarisposta regressiva alle avversita sociali quanto I’ eco profonda di
una radicata tradizione differenzialista e separazionista, mutuata dalle culture d’ origine: le minoranze sono in
séedi per séinferiori; gli €brei, in quanto minoranza densa e manipolatrice, sono a medesimo tempo
prevaricatori, diabolici e, quindi, causa delle sofferenze che i musulmani dell’ emigrazione stanno vivendo.
Bensoussan rileva come il pregiudizio cosi riformulato si possa legare ad altri atteggiamenti dichiaratamente
volti aidealizzare |’ assoggettamento di una parte della societa europea, a partire dalle donne, passando per
I’omofaobia e arrivando a una visione non solo sessista ma intrinsecamente prevaricatoria delle relazioni di
genere. In discussione non ¢’ e solo la condizione delle minoranze ma anche e soprattutto le pratiche di
cittadinanza repubblicana. Non a caso sono le scuole delle grandi periferie a costituire per I’ appunto i
«territori perduti della Repubblica.

Queste, quindi, le premesse. Dopo di che, dallacriticaintellettuale si € passati alla polemica astiosa e, infine,
alleaule di tribunale. | fatti rimandano atempi anoi pit prossimi. I 10 ottobre del 2015, durante il
programma radiof onico «Répliques», condotto da Alain Finkielkraut per larete «France Culture»,
intervenendo nel merito del libro di Patrick Weil «Le sens de la République», Bensoussan a un certo punto
afferma: «oggi ci troviamo in presenzadi un atro popolo che si costituisce nel seno della nazione francese,
che sta facendo regredire un certo numero di valori democratici che ci hanno accompagnato». In un
passaggio successiVo aggiunge: «non ci saraintegrazione finché non ci si sara sharazzati di questo
antisemitismo atavico». Citando poi il sociologo algerino Smain Laacher, Bensoussan aggiunge, attribuendo
aquesti le parole che lasciaintendere di ripetere testualmente: «e un’ offesa che s mantenga questo tabu,
sapendo che nelle famiglie arabe, in Francia— e tutto il mondo lo sa ma nessuno lo vuole dire —
I"antisemitismo lo si succhia con il latte dalla madre».



B i

L

¥
i
65 ’

Allapiccatarispostadi Patrick Weil (presente in trasmissione, il quale controbatte che «e una offesa che tu
possa dire unatale cosa, poiché cid condanna quattro milioni di nostri compatrioti») segue la smentita di



Laacher al senso attribuito da Bensoussan alle parole dalui pronunciate. Una quindicinadi giorni dopo,
infatti, lo studioso algerino parla, a riguardo, «di deformazione oltraggiosa delle mie intenzioni ma anche del
mio pensiero. Non ho mai suggerito né supposto che I’ antisemitismo di certe famiglie arabe si spieghi per
una causa biologica. Unataletesi che suggerisce I’idea di un razzismo naturale € precisamente agli antipodi
dei miel lavori di sociologo. Questa teoria e totalmente estranea da cio che io sono e dal mio pensiero». In
realtale affermazioni di quest’ ultimo (espresse in un documentario proiettato sul canale France 3)
richiamano, trale altre cose, a fatto che: «Questo antisemitismo & gia sedimentato nello spazio domestico. E
presente nello spazio domestico e quasi naturalmente sedimentato sullalingua,nellalingua. [...] Non vedere
che questo antisemitismo e primadi tutto domestico e, che, in tutta evidenza, viene senza dubbio rafforzato,
indurito, legittimato, e quasi naturalizzato mediate un certo numero di distinzione all’ esterno, € un’ipocrisia
monumentale.»

Qualche mese dopo, nel gennaio del 2016, 1o stesso Laacher ritornera sulla questione con un articolo per «Le
Monde». In redta, a di ladel confronto sul merito delle parole stesse, il conflitto non é tra quest’ ultimo e
Bensoussan. Infatti, € semmai una galassia di associazioni che si pronuncia contro cio che viene definito
come un esercizio di «razzismo biologico, che condanna alla colpa, senza distinzione, una parte della
popolazione francese fin dalla nascita». A sostegno di Bensoussan, in unavicenda che si staavvolgendo a
spirale, intervengono su «Le Figaro» del 4 dicembre 2015 un gruppo di storici e sociologi. Prendendone la
difesa mettono in rilievo come egli non siacerto il primo aindicare la presenza di un «antisemitismo
culturale». Attribuire alle sue parole uno dlittamento («glissement») dalla dimensione culturale a quella
biologica, € segno di «stupidita quanto di cattivafede». L’intero lavoro dello storico, peraltro, testimonia
della«inanita e [del]la perversione di queste accuse».

Non finisce tuttavia cosi. Invece che rimanere unatempestain un bicchiere d’ acqua, con il trascorrere dei
mesi lavicenda cresce di rilevanza. Nel novembre del 2016, a un anno dai fatti, il Collettivo contro
I"islamofobiain Francia (I’ ADDH-CCIF, Association de défense des droits de I'Homme — Collectif contre
I'islamophobie en France), da piu parti indicato come associazione in qualche modo prossimaai Fratelli
musulmani, 0 comungue non estranea ad acuni dei loro motivi di fondo, dichiara pubblicamente che ha
provveduto a denunciare le parole di Bensoussan alle autorita parigine e che, a seguito di cio, o storico
sarebbe stato convocato di i a non molto davanti al tribunale correzionale. L’ accusa e di «istigazione al’ odio
razziale», quasi un contrappasso per uno studioso che, per tutta la durata della sua attivita professionale e
intellettuale, ha lavorato contro il razzismo e I’ antisemitismo. Diverse associazioni si costituiscono quindi
parte civile nella causain atto, attaccando Bensoussan. Tradi queste, oltre al Collettivo, anche laLicra(la
Legainternazionale contro il razzismo e |’ antisemitismo), il cui presidente, I’ avvocato Alain Jakubowicz,
redige e pubblica su I’ Huffington Post una secca replicaintitolata: «Monsieur Bensoussan, non ci Sono
antisemiti di nascita», ma anche SOS Racisme cosi come la Legadei diritti dell’uomo. La spaccaturache si
determina e quindi nettissima.

Se Alain Finkielkraut, insieme a studiosi e intellettuali come Boualem Sansal e Yves Ternon, rileva come

I associazionismo antirazzista, storicamente vivace in Francia, abbia oramai perso di vistail suo scopo
originario, adoperandosi semmai per «impedire di pensare» poiché si tratta di «sottrarre larealta all’indagine
ei musulmani alacritica», per atri autori lamusica e ben diversa. Spiccano, al riguardo, le prese di
posizioni di Michéle Sibony, gia vicepresidente dell’ Unione ebraica francese per la pace, su posizioni
dichiaratamente polemiche nei confronti delle politiche dei governi di Gerusalemme, che imputa a Georges
Bensoussan un dire «degno di un Drumont» (quest’ ultimo esponente delle piu accese posizioni antisemite
espressesi nella Francia dell’ affaire Dreyfus). Non € peraltro I’ unico, essendo chiamatain causa

I"intellettualita franco-musulmana che, almeno in parte, si esprime duramente contro |’ accusato,



imputandogli sial’intenzione di causare fratture trale comunita arabo-islamiche e quelle ebraiche sia di
fomentare una lettura a suavolta “razzista’ delle prime.

La sentenza, che viene emessail 7 marzo di quest’ anno dalla diciassettesima Camera del tribunale
correzionale di Parigi, proscioglie Bensoussan dalle accuse, rilevando come: «infine e soprattutto,
I"'infrazione di provocazione all’ odio, alla violenza o alla discriminazione presuppone, per essere tale, un
elemento intenzionale», assente invece nel caso dell’ accusato. Se le parole di Laacher sono state citate in
manierain parte inesatta € non meno vero che il senso delle medesime risulta aderente a loro significato
originario, cosi comeil contesto in cui sono state pronunciate, un dibattito radiofonico, «nel fuoco della
conversazione», fasi che afronte di un inesistente travisamento di fondo si ponga la questione di capire che
il contesto pud invece accentuare il tono enfatico e quindi polemico, ma non ostile e neanche

intenzional mente manipolatorio, di certe citazioni.

Fin qui lavicenda che, per molti aspetti, parrebbe meritare un’ attenzione secondaria. In realta, tuttavia,
rischiadi essere la spiadi un processo sociale e culturale ben piu diffuso, dove in gioco non € solo quel che
restadei difficili rapporti tral’ ebraismo francese e e comunita musulmane ma, piu in generale, la questione
spinosissimadei percorsi di cittadinanzain Francia cosi comein Europa. Non e un caso, infatti, se ad essere
attaccato sia stato 1o stesso Bensoussan. Il quale datempo si occupa, trale diverse cose, anche dei
fondamenti ideologici di un approccio antropologico ai legami sociali, quest’ ultimo particolarmente caro ai
differenzialisti, ai sovranisti, agli identitaristi che affollano sempre di piu, un po’ ovunque, il proscenio
politico non solo parigino. Sull’ antirazzismo non vi € pit una convergenzadi opinioni e, quindi, di azioni,
essendo divenuto a sua volta un territorio di divisioni e di contrapposizioni. In Francia, la spaccaturatrala
societa ebraica e una parte del mondo musulmano é evidente. Riflette, nelle sue specificita, il piu generale
conflitto tra autoctonia e immigrazione, esasperando linee di differenziazione che si stanno trasformando in
fenditure incolmabili. Il ruolo dell’ associazionismo che, avario nome, s richiama allalotta contro il
razzismo, € stato dirimente in tutta la sgradevole vicenda giudiziaria. Di esso, dal suo costituirsi perlopiu
negli anni Ottanta ad oggi, i registra un mutamento di statuto pubblico. Sembrano infatti lontane anni luce le
mobilitazioni che avevano caratterizzato i decenni trascorsi, quando al motto di «touche pas a mon pote»,
coniato da SOS Racisme, centinaiadi migliaia di persone marciavano per le strade e le piazze delle grandi
citta francesi. In mezzo ci stanno scissioni, divisioni, contrapposizioni proprio sul merito di cio che debba
intendersi con il rimando allalotta contro il pregiudizio. Cosi come le spaccature sui conflitti mediorientali,
sul confronto traisraeliani e palestinesi, sulla naturadel processi migratori, sulle politiche di accoglienza, sui
caratteri di una societa che si vorrebbe «multiculturale» e che invece rivela, sempre piu spesso, il ritorno al
comunitarismo dei gruppi che si riconoscono come etnicamente omogenei .

Gianel 1993 Paul Y onnet, nel suo Voyage au centre du malaise francais. L'antiracisme et le roman national,
identificava, con notevole anticipo e preveggenza, il rischio che |’ associazionismo antirazzistainvolvessein
una sorta di miscelatra enfatizzazione del vittimismo e glorificazione dell’ essenzialismo, ossiadi unavisione
dei caratteri di gruppo come di una sorta di sostanza eterna, intesa come una naturaimmodificabile. Due
ingredienti, per paradosso, propri del razzismo, di cui si diceinvece di volerne combattere la persistenza. Il
tutto amplificato dallalunga stagione delle leggi sulla memoria, fertile campo di germinazione di una
concorrenzatrafigli e nipoti delle vittime dei diversi gruppi perseguitati nel passato, oggi alaricercadi una
sortadi riconoscimento sociale in quanto titolari di un ricordo del dolore che si traduce in legittimazione di
status politico e civile.

Trail 2005 eil 2008 I’ organizzazione e poi la nascita ufficiale del Parti des Indigénes de la République
(prossimo a Collectif des musulmans de France e a Tariq Ramadan, cosi come a una galassia di associazioni



comunitariste e “atermondialiste”), sulla base della denuncia sia delle discriminazioni nei confronti delle
minoranze etniche sia dell’ affermazione perentoria per cui: «la Francia e stata uno Stato coloniale[...]. [E]
resta uno Stato coloniale», ha segnato un altro passo nel senso della diasporizzazione del mondo antirazzista.
All’interno di unamiscellanea di rivendicazioni eterogenee e tradi loro anche in palmare contraddizione, il
collante dell’ «anticolonialismo», dell’ «antimperialismo» e, infine, dell’ «antisionismo», e divenuto il filo
rosso che tiene unito un antirazzismo sempre piu di facciata, ambiguamente prospiciente, in una sorta di
irrisoltareciprocitainversa, il sovranismo del Front National.

Entrambi trovano infatti due terreni in comune: il discorso ossessivo sull’ «identita etnica» come fondamento
del proprio campo di appartenenza (“bianchi” contro “neri” cosi come neri contro bianchi del pari a
musulmani contro “crociati” e “sionisti” maanche viceversa) e cio che lo storico Gérard Noiriel definisce
come I’ interiorizzazione del vocabolario della stigmatizzazione, in unalogica che, enfatizzando il proprio
ruolo di vittime perenni del «sistema», rende non meno perenne «il circuito delle rappresentazioni cheli
escludono» dal consesso liberale. Dacio, siai neolepenisti che gli antirazzisti identitari cercano di coltivare
un capitale politico premiante per i tempi a venire.

Il sociologo Pierre-Andre Taguieff, nel suo studio su La Judéophobie des Modernes. Des Lumiéres au Jihad
mondial, del 2008, ha parlato quindi di «islamo-gauchismo». Altri hanno rilevato come I’ ideologia di fondo
di questo antirazzismo sia tutto fuorché emancipatoria, giocando semmai su una propria scaladi pregiudizi di
gruppo, ribaltati e quindi proiettati contro le societa occidentali, all’ interno di una visione sostanzialmente
gerarchizzante della guidadei process sociali, dove allafunzione dirigente del vecchio e declinante
movimento operaio viene adesso sostituita quella, del tutto idealizzata, non meno romantica ma anche
fortemente autoritaria, dei «movimenti postcoloniali». L’ intera vicenda incorsa a Georges Bensoussan, per
essere intesa nella sua interezza, richiede quindi di essere ricondotta a queste variegate dimensioni di quadro.

Non se ne capisce larilevanza, altrimenti, derubricandola a uno screzio occasionale. || commento amaro e
pessimistadi Alain Finkielkraut, peraltro anch’ egli fatto spesso oggetto di polemiche, rileva come: «il
paradosso della nostra epoca € di dovere combattere con la medesima determinazione I’ antirazzismo cosi
comeil razzismo. L’ antirazzismo non & piu quel principio che sta afondamento della nostra esistenza,
essendo divenuto un velo. Non € pit unamorale, € una menzogna. L’ antirazzismo e diventato |a menzogna
ufficiale, I'impero del falso. Nullaindicache s siasullaviad uscita». Parole forti e non certo generalizzabili
aprescindere da molteplici valutazioni di merito. Segno, comungue, che si € entrati datempo in un’areadi
forti perturbazioni, dove nulla e destinato a rimanere ugual e a se stesso, tanto piu nel tempo avenire.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




