
 

La tentazione dello spazio 
Alessandra Campo
9 Aprile 2017

“All’uomo è dato di cadere nelle cose, non di essere una cosa (...) All’essere umano – scrivono Silvia
Vizzardelli e Valentina De Filippis – è interdetta qualsiasi forma di coincidenza con l’inanimato, sebbene sia
sempre a disposizione l’opportunità rovinosa e/o felice di cadere in esso” (La tentazione dello spazio.
Estetica e psicoanalisi dell’inorganico, Orthotes, Napoli 2016). Ma cosa significa che non si è (nel)le cose e
che si cade in esse? Non si è (nel)le cose perché all’essere umano è interdetta la coincidenza totale, senza
residui, con la realtà circostante. L’uomo non viaggia cioè a velocità infinita. “L’essere umano – affermano le
due autrici nella premessa - non è né inzuppato nelle materie del mondo, né padrone di un assoluto sorvolo
creativo. A lui è consentito talvolta di fare un passo indietro, giocarsi l’ultima carta dell’abbandono inerziale,
proprio perché la vita lo ha tratto fuori dall’immanenza” (p. 8). Occorre però chiedersi: è davvero possibile
essere tratti fuori dall’immanenza? E di quale immanenza si sta parlando?

 

La tentazione dello spazio è un testo scrupolosissimo. “Scrupolo” viene dal latino scrupulus e significa
“piccola pietra”, “pietruzza”, in quanto diminutivo di scrupus, “sasso”, “pietra a punta”. In concomitanza con
i primi passi della psicoanalisi, Pierre Janet, particolarmente attratto dai fenomeni di “inerzia psichica”
presenti nelle malattie raccolte sotto il nome di “deliri degenerati”, ha impiegato lo stesso aggettivo per
descrivere e isolare il nucleo di queste forme di “detumescenza soggettiva” (Caillois). Janet le designa come
“malattie scrupolose” oppure come forme di “psicoasetenia”, termine quest’ultimo, precisa Vizzardelli,
“adatto a indicare, non tanto, come nel caso della frenastenia, un deficit dello sviluppo mentale, quanto un
complessivo indebolimento delle funzioni psichiche” (p. 94). In queste esperienze di “miseria psicologica”
(p. 90) lo scrupolo è, invero, presente dappertutto. E dal momento che si tratta di ossessioni e manie mentali,
lo scrupolo si risolve in una “concentrazione parossistica su idee fisse, un grande impegno e un’assoluta
diligenza nel riprodurre sempre nello stesso modo alcune unità sclerotizzate dell’esperienza” (p. 94). Il
linguaggio corrente sembra conservare qualcosa di questa costellazione semantica quando, con l’espressione
“essere scrupolosi”, veicola l’idea di una sensibilità nei confronti delle durezze della vita; “farsi degli
scrupoli” significa “contare le pietruzze”, stabilire dei paragoni come delle cautele fino al risultato, non certo
auspicabile ma talvolta raggiunto, di una paralisi dell’agire. Eccedere negli scrupoli significa infatti uccidere
l’azione, dunque pietrificarsi.

 

Malattie scrupolose, le forme psicoasteniche sono “malattie della pietrificazione”: lo slancio vitale (vi) è
sedotto dalla durezza inorganica in cui la parola inciampa e la vita fa un passo indietro. L’obiettivo di questo
libro è allora duplice: da un lato esso vuole spezzare un rito (quello dell’arte-vita, dell’arte-animazione,
dell’arte-organismo) e affermare una postura (quella del collasso, della caduta, del mancamento) che valga
una possibilità reale (la possibilità di restare inerti, immobili, spossati); dall’altro, lo vuole fare impegnandosi
nell’arduo tentativo di pensare il dislivello e le transizioni di fase, cogliendo cioè la funzione della
soggettività nel suo passaggio al limite. L’inerte ma piena consolazione è in effetti offerta da “oggetti
bizzarri”, oggetti con cui non si può prendere confidenza perché, in quanto tali, essi attestano piuttosto
l’autoalienazione, dunque lo scacco di ogni self-confidence. Gli oggetti bizzarri sono operatori

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-tentazione-dello-spazio
https://test.doppiozero.com/alessandra-campo


dell’estroflessione materica e perciò veri e propri convertitori dell’organico nell’inorganico. L’atto di
creazione è invero un atto cristallino reso possibile da una specifica “sensibilità per la gravitazione”, dalla
capacità di abbassare le barriere e le difese quando si sente di diventare spazio, ossia “di diventare simile a
qualcosa, ma solo simile” (Caillois).

 

Pensare questa fatale attrazione significa pensare lo statuto dell’“in” di in-organico. Pensare e creare, sono
atti e processi che avvengono sotto sforzo, quando ci si sente costretti da una necessità inesorabile. In questo
senso ogni atto di creazione è intrinsecamente traumatico. Esso attesta al contempo l’allagamento imminente
di psiche e la sua sopravvivenza certa, anche se solo presentita. Ogni atto di creazione culmina, e così si
soddisfa, in quella che Aby Warburg, autore più volte citato nel testo, chiamava la potenza del Nachleben. E
sopravvivere è un Trauerarbeit, un lavoro del lutto, lavoro bizzarro reso possibile da una certa dimestichezza
con il non assimilabile dacché il trauma è l’evento stesso dell’inassimilabile.

 

Ph Hiroyuki Masuyama.

Tuttavia, l’obiettivo duplice è in realtà unitario. A patto però di non lasciarsi sfuggire quanto è detto en
passant a metà del testo: “capire cosa sia in gioco nell’uso dell’aggettivo attraente è l’obiettivo di tutto il
nostro lavoro” (p. 89). Spezzare un rito e pensare il dislivello, ossia “convertire un’attività perdente in
un’occasione di riscatto” (p. 119), significa infatti cogliere il “da sempre” della ancestrale passione per il



torpore (p. 29). E al servizio di questo obiettivo sono una serie di ossimori che costellano il libro: quella tra
ostacolo e organo, cadere ed essere, gravitare ed ec-stare, ritirarsi e rigenerarsi, precipitare e germogliare,
collassare e riuscire, espatriarsi e soddisfarsi, passo indietro e passo avanti, pulsione di morte e slancio vitale,
astrazione ed empatia. Pensare il passaggio al limite significa indovinare ciò che accade sur place, sul posto,
in quei punti di stacco-contatto che hanno attirato e inchiodato l’attenzione degli autori oggetto del saggio: da
Janet a Caillois, da Worringer a Freud, da Barthes e Lacan fino a Deleuze. “Sparisco dunque sono” (ossia
torno ad essere nel mondo). Questo è il cogito segreto dell’inorganico. La vita (s)viene a tutti i costi, si sforza
di (s)venire. Ecco il conatus (dell’)inorganico! Cedere alla tentazione collassante, acconsentire a vedersi da
un punto di vista qualunque dello spazio che ci guarda, significa sprigionare la potenza segnaletica
dell’angoscia, lasciare che essa cada e resti come segnale. L’angoscia non mente, diceva Lacan, ma non
mente perché il suo statuto è al di là della distinzione tra vero e falso. Ed è sempre seguendo Lacan, che le
due autrici si spingono “nel cuore ambiguo del desiderio senza abbindolarlo” (p. 113).

 

Il bello è il luogo in cui una mancanza si converte in mancamento e questa conversione avviene in un istante
utopico ed extratemporale di cui non c’è tecnica, ma solo etica ed estetica. Sono queste le dimensioni
dell’esperienza in cui accade che “l’organico si converte in inorganico, la spinta avanzante in inerzia e la vita
tocca la morte” (p. 117). Il libro di Vizzardelli-De Filippis parla una lingua terza, la lingua degli spazi e delle
immagini invocata anche da Deleuze e Guattari in Mille Piani, la lingua dell’arte a partire dalla quale
soltanto, mediante l’apprensione del bello nella puntualità della transizione dalla vita alla morte, è possibile
cercare di restituire “il bello ideale”, ossia la funzione che, ha scritto ancora Lacan, “vi può prendere
all’occasione ciò che si presenta a noi come la forma ideale del bello, e in primo piano la famosa forma
umana” (p. 117).

 

“Quella che proponiamo qui è un’estetica del torpore. Inerzia, dismissione della vita, tentazione dello spazio,
ritorno all’inanità, seduzione dell’inorganico: sono i personaggi concettuali che incontreremo con più
frequenza nelle pagine che seguono”. Questo è l’enunciato performativo con cui si apre il volume nel
tentativo di “restituire allo sguardo antropologico la sua fortuna”. La vita inorganica delle cose è infatti una
vita ancora umana perché “persino parlando della non vita non si riesce a balzar fuori dall’esperienza” (p. 7).
Ma allora che cosa significa dismettere la vita? Vizzardelli e De Filippis sono chiarissime a questo proposito.
L’inorganico lo si può frequentare solo all’interno di una teoria dell’esperienza e servendosi di una
concezione pulsionale, fatta di arousal e shut down, di rilanci e collassi, di impasti e disimpasti. Eppure il
genitivo che struttura il titolo e il sottotitolo del volume chiederebbe di essere pensato nel suo duplice e
contemporaneo senso di genitivo oggettivo e soggettivo. Sebbene quest’operazione non sia compiuta
esplicitamente dalle autrici, ci pare nondimeno che essa possa valere come una buona chiave di lettura. La
stessa considerazione deve esser fatta anche a proposito di un altro genitivo, quello della pulsione di morte. È
la morte che pulsa e desidera morire o la morte è il correlato di un’intenzione, di un desiderio tutto alla prima
persona? “L’esperienza dell’inorganico è un esercizio di immobilità”.

 

L’opera d’arte è espressione di una tentazione a sparire nello sfondo, a farsi cosa. Essa è il cuore di una teoria
del collasso psichico e di una teoria inerziale dell’immagine secondo cui per collassare occorre essere
eccedenti, per precipitare nelle cose occorre non essere le cose, per morire occorre essere vivi. Ec-stasi
verticale e materica, musica congelata, alba inerziale, aurora minerale, incipit inorganico, l’ “imminenza” è la
reminiscenza dell’inorganico nell’organico, l’affetto provato dalla vescichetta freudiana di Al di là del
principio di piacere, primordiale essere-(nel)la-morte in quanto esemplare di “un’ossificazione che avviene
con la complicità della sostanza vivente” (p. 34). E questa reminiscenza è il minimo comune denominatore
dell’impulso ad astrarre, della pulsione a morire e della tentazione a farsi spazio. La morte, è detto più volte,
non è una transizione di fase o un passaggio di stato. Ma allora cos’è?



Appoggiandosi al Freud più difficile, quello che oscilla tra il mitico e lo speculativo, le due autrici provano
ad accostare la pulsione di morte servendosi della mediazione di Worringer e Caillois. La pulsione di morte è
la tentazione a farsi sfondo, a sparire nello spazio quando il peso della figura-forma, la fatica della neg-
entropia, si fa insostenibile. La morte è pensata come finalità e tendenza interna alla vita, come un suo scarto,
come la sua inerzia.

 

Eppure in questa definizione manca qualcosa. Non si può non (s)venire, ma allora che significa dilatare un
collasso? È allora forse nella nozione di “elastico” cui le autrici fanno riferimento in rari ma cruciali momenti
che si può trovare ciò che manca in quella definizione. Elastica, o sarebbe meglio dire, plastica è del resto la
stessa pulsione e di questa plasticità fa parte la fissazione, la possibilità di irrigidirsi e fermarsi. L’identità è
sempre identificazione. Ecco perché, prima che caduta, la pulsione è montaggio. Il montaggio si articola in
cadute ma, in se stesso, è attività. Un’attività che lo Hegel di un frammento giovanile pressoché sconosciuto
aveva definito “attività della mancanza”, ma una mancanza che, evidentemente, non è privazione, non è
vuoto, non è non essere assoluto. Qui con “mancanza” si intende la doppia natura della pietra, quella di
essere, al di là del principio di non contraddizione, contemporaneamente organo e ostacolo. La mancanza è
cioè l’heteron fecondo, né tracotante né eccedente ma, semplicemente, funzionale all’articolazione – dunque
ancora al montaggio- e alla consistenza del tutto.

 

Un’ultima parola sul perturbante. A questo celeberrimo sentimento è dedicato un intero capitolo, l’ultimo del
volume. Il perturbante vi è presentato come il sentimento dell’inerzia, un sentimento paradossale in cui, come
scrive De Filippis, “la continuità è prodotta da un dislivello” (p. 153): il superato o rimosso torna sub speciae
inertiae. Sia come vitalizzazione dell’inerte (Jentsch) che come inerzializzazione della vita (Freud), il
perturbante ha sempre a che fare con il ripresentarsi di qualcosa, con tutta la potenza del complemento di
specificazione espressa dalla contemporaneità di passato e presente. Per questo è “il sentimento di una
assoluta e anacronistica presenza” (p. 162): qualcosa appare dove si aspettava un nulla. Ma di cosa è fatta
questa aspettativa di nulla? E quel nulla cos’è? La riscrittura dell’angoscia freudiana da parte di Lacan come
“mancanza della mancanza” e, quindi, non come perdita ma come “perdita della perdita”, come presenza di
qualcosa che tappa quella che dovrebbe essere un’assenza è, dal punto di vista dell’esperienza analitica, più
che feconda oltre che massimamente reale. Il perturbante è perciò il sentimento causato dall’improvviso
reperimento di qualcosa dove non doveva esserci nulla, di qualcosa al posto di un buco, di un pieno al posto
del vuoto, del reale al posto del simbolico.

 

Il qualcosa è però la coincidentia degli opposti in seno a un unico fenomeno, sotto il medesimo rispetto e
nello stesso tempo: la loro alternanza è la condizione del processo, che A.N: Whitehead indicava come “il
fatto più concreto e generale della natura”, ossia “che le cose divengono”. Ecco allora cos’è la mancanza: la
mancanza è la condizione della realtà pensata come processo. Nell’angoscia il fatto concreto e più generale
diventa massimamente astratto e specifico. La saturazione dell’intervallo di tempo caro anche a Caillois
segna l’arresto del processo: le cose non divengono, si pietrificano, si congelano, muoiono. Ma così, e solo
così, per dirla ancora con Whitehead, diventano immortali. È infatti nel perturbante che, seguendo le due
autrici, si assiste a quel movimento che Worringer chiamò “tipicizzazione”: in esso l’oggetto sensibile si
riduce alla sua legge strutturale che fa tutt’uno col suo cuore materico. “Astrarlo” significa “farlo morire”, ma
solo di una pétite mort, di una piccola morte, solo cioè nell’imminenza di un più grande orgasmo.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



