DOPPIOZERO

| atentazione dello spazio

Alessandra Campo
9 Aprile 2017

“All’uomo é dato di cadere nelle cose, non di essere unacosa(...) All’ essere umano — scrivono Silvia
Vizzardelli e Valentina De Filippis — e interdetta qualsiasi formadi coincidenza con I’ inanimato, sebbene sia
sempre adisposizione |’ opportunita rovinosa e/o felice di caderein esso” (La tentazione dello spazio.
Estetica e psicoanalisi dell’inorganico, Orthotes, Napoli 2016). Ma cosasignificachenon si € (nel)le cose e
che s cadein esse? Non si e (nel)le cose perché al’ essere umano € interdetta la coincidenza totale, senza
residui, con larealta circostante. L’ uomo non viaggia cioe avelocitainfinita. “L’ essere umano — affermano le
due autrici nella premessa - non € né inzuppato nelle materie del mondo, né padrone di un assoluto sorvolo
creativo. A lui e consentito talvoltadi fare un passo indietro, giocars |’ ultima carta dell’ abbandono inerziale,
proprio perché lavitalo hatratto fuori dall’immanenza’ (p. 8). Occorre pero chiedersi: e davvero possibile
essere tratti fuori dall’immanenza? E di quale immanenza s sta parlando?

La tentazione dello spazio € un testo scrupolosissimo. “ Scrupolo” viene dal latino scrupulus e significa
“piccolapietra’, “pietruzza’, in quanto diminutivo di scrupus, “sasso”, “pietraapunta’. In concomitanza con
i primi passi dellapsicoanalisi, Pierre Janet, particolarmente attratto dai fenomeni di “inerzia psichica’
presenti nelle malattie raccolte sotto il nome di “deliri degenerati”, haimpiegato |o stesso aggettivo per
descrivere eisolareil nucleo di queste forme di “detumescenza soggettiva’ (Caillois). Janet le designa come
“malattie scrupolose”’ oppure come forme di “psicoasetenia’, termine quest’ ultimo, precisa Vizzardelli,
“adatto aindicare, non tanto, come nel caso dellafrenastenia, un deficit dello sviluppo mentale, quanto un
complessivo indebolimento delle funzioni psichiche” (p. 94). In queste esperienze di “miseria psicol ogica’
(p. 90) lo scrupolo &, invero, presente dappertutto. E dal momento che si tratta di ossessioni e manie mentali,
lo scrupolo si risolve in una* concentrazione parossistica su idee fisse, un grande impegno e un’ assoluta
diligenza ndl riprodurre sempre nello stesso modo alcune unita sclerotizzate dell’ esperienza’ (p. 94). Il
linguaggio corrente sembra conservare qualcosa di questa costell azione semantica quando, con |’ espressione
“essere scrupolosi”, veicolal’ideadi una sensibilita nei confronti delle durezze dellavita; “farsi degli
scrupoli” significa*“contare le pietruzze’, stabilire dei paragoni come delle cautele fino al risultato, non certo
auspicabile matalvoltaraggiunto, di unaparalis dell’ agire. Eccedere negli scrupoli significainfatti uccidere
I”azione, dunque pietrificarsi.

Malattie scrupolose, le forme psicoasteniche sono “malattie della pietrificazione”: 1o slancio vitale (vi) e
sedotto dalla durezza inorganicain cui la parolainciampa e lavitafa un passo indietro. L’ obiettivo di questo
libro é alloraduplice: daun lato esso vuole spezzare un rito (quello dell’ arte-vita, dell’ arte-animazione,

dell’ arte-organismo) e affermare una postura (quella del collasso, della caduta, del mancamento) che valga
unapossibilitareale (lapossibilitadi restare inerti, immobili, spossati); dall’ atro, lo vuole fare impegnandosi
nell’ arduo tentativo di pensareil disiivello eletransizioni di fase, cogliendo cioe lafunzione della
soggettivita nel suo passaggio a limite. L’ inerte ma piena consolazione e in effetti offerta da* oggetti
bizzarri”, oggetti con cui non si puo prendere confidenza perché, in quanto tali, attestano piuttosto

I” autoalienazione, dunque lo scacco di ogni self-confidence. Gli oggetti bizzarri sono operatori


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-tentazione-dello-spazio
https://test.doppiozero.com/alessandra-campo

dell’ estrofl essione materica e percio veri e propri convertitori dell’ organico nell’ inorganico. L’ atto di
creazione € invero un atto cristallino reso possibile da una specifica“ sensibilita per la gravitazione’, dalla
capacitadi abbassare le barriere e le difese quando si sente di diventare spazio, ossia“di diventare simile a
qualcosa, masolo simile” (Caillois).

Pensare questa fatal e attrazione significa pensare lo statuto dell’“in” di in-organico. Pensare e creare, Sono
atti e processi che avvengono sotto sforzo, quando ci si sente costretti da una necessita inesorabile. In guesto
Senso ogni atto di creazione € intrinsecamente traumatico. Esso attesta al contempo I’ allagamento imminente
di psiche e la sua sopravvivenza certa, anche se solo presentita. Ogni atto di creazione culmina, e cosi si
soddisfa, in quella che Aby Warburg, autore piu volte citato nel testo, chiamava la potenza del Nachleben. E
sopravvivere e un Trauerarbeit, un lavoro del lutto, lavoro bizzarro reso possibile da una certa dimestichezza
con il non assimilabile dacché il trauma e |’ evento stesso dell’ inassimilabile.

Ph Hiroyuki Masuyama.

Tuttavia, I’ obiettivo duplice éin realta unitario. A patto perd di non lasciarsi sfuggire quanto € detto en
passant a meta del testo: “capire cosa siain gioco nell’ uso dell’ aggettivo attraente € I’ obiettivo di tutto il
nostro lavoro” (p. 89). Spezzare un rito e pensare il dislivello, ossia“convertire un’ attivita perdente in
un’ occasione di riscatto” (p. 119), significainfatti cogliereil “dasempre” della ancestrale passione per il



torpore (p. 29). E al servizio di questo obiettivo sono una serie di ossimori che costellano il libro: quellatra
ostacolo e organo, cadere ed essere, gravitare ed ec-stare, ritirarsi e rigenerarsi, precipitare e germogliare,
collassare e riuscire, espatriarsi e soddisfarsi, passo indietro e passo avanti, pulsione di morte e slancio vitale,
astrazione ed empatia. Pensare il passaggio al limite significaindovinare cio che accade sur place, sul posto,
in quei punti di stacco-contatto che hanno attirato e inchiodato I’ attenzione degli autori oggetto del saggio: da
Janet a Caillois, daWorringer a Freud, da Barthes e Lacan fino a Deleuze. “ Sparisco dunque sono” (ossia
torno ad essere nel mondo). Questo €l cogito segreto dell’inorganico. Lavita (s)viene atutti i costi, si sforza
di (s)venire. Ecco il conatus (dell’)inorganico! Cedere alla tentazione collassante, acconsentire aveders da
un punto di vista qualunque dello spazio che ci guarda, significa sprigionare la potenza segnaletica

dell’ angoscia, lasciare che cadaeresti come segnale. L’ angoscia non mente, diceva Lacan, manon
mente perché il suo statuto e a di la delladistinzione travero e falso. Ed € sempre seguendo Lacan, chele
due autrici si spingono “nel cuore ambiguo del desiderio senza abbindolarlo” (p. 113).

Il bello €il luogo in cui unamancanza si converte in mancamento e questa conversione avviene in un istante
utopico ed extratemporale di cui hon ¢’ e tecnica, ma solo etica ed estetica. Sono queste e dimensioni

dell’ esperienzain cui accade che |’ organico si converte in inorganico, la spinta avanzante in inerziaelavita
toccalamorte” (p. 117). Il libro di Vizzardelli-De Filippis parla unalinguaterza, lalingua degli spazi e delle
immagini invocata anche da Deleuze e Guattari in Mille Piani, lalingua dell’ arte a partire dalla quale
soltanto, mediante I’ apprensione del bello nella puntualita della transizione dalla vita alla morte, € possibile
cercare di restituire “il bello ideale”, ossiala funzione che, ha scritto ancora Lacan, “vi puo prendere

all’ occasione cio che si presentaanoi come laformaideae del bello, ein primo piano lafamosa forma
umana’ (p. 117).

“Quella che proponiamo qui € un’ estetica del torpore. Inerzia, dismissione dellavita, tentazione dello spazio,
ritorno all’inanita, seduzione dell’ inorganico: sono i personaggi concettuali che incontreremo con piu
frequenza nelle pagine che seguono”. Questo e I’ enunciato performativo con cui si apreil volume nel
tentativo di “restituire allo sguardo antropologico lasuafortuna’. Lavitainorganica delle cose e infatti una
vita ancora umana perché “persino parlando della non vitanon si riesce a balzar fuori dall’ esperienza’ (p. 7).
Ma allora che cosa significa dismettere lavita? Vizzardelli e De Filippis sono chiarissime a questo proposito.
L’inorganico lo si puo frequentare solo all’interno di unateoria dell’ esperienza e servendosi di una
concezione pulsionale, fattadi arousal e shut down, di rilanci e collassi, di impasti e disimpasti. Eppureil
genitivo che strutturail titolo eil sottotitolo del volume chiederebbe di essere pensato nel suo duplice e
contemporaneo senso di genitivo oggettivo e soggettivo. Sebbene quest’ operazione non sia compiuta
esplicitamente dalle autrici, ci pare nondimeno che essa possa valere come una buona chiave di lettura. La
stessa considerazione deve esser fatta anche a proposito di un altro genitivo, quello della pulsione di morte. E
lamorte che pulsa e desideramorire o lamorte eil correlato di un’intenzione, di un desiderio tutto alla prima
persona? “L’ esperienza dell’ inorganico € un esercizio di immobilita’.

L’ operad arte e espressione di unatentazione a sparire nello sfondo, afarsi cosa. Essaéil cuore di unateoria
del collasso psichico e di unateoriainerziale dell’immagine secondo cui per collassare occorre essere
eccedenti, per precipitare nelle cose occorre non essere le cose, per morire occorre essere vivi. Ec-stas
verticale e materica, musica congelata, albainerziale, aurora minerale, incipit inorganico, I’ “imminenza’ ela
reminiscenza dell’inorganico nell’ organico, I’ affetto provato dalla vescichetta freudianadi Al di 1a del
principio di piacere, primordiale essere-(nel)la-morte in quanto esemplare di “un’ ossificazione che avviene
con lacomplicita della sostanza vivente” (p. 34). E questa reminiscenza e il minimo comune denominatore
dell’impulso ad astrarre, della pulsione amorire e della tentazione afarsi spazio. La morte, € detto piu volte,

non e unatransizione di fase o un passaggio di stato. Maallora cos €?



Appoggiandosi a Freud piu difficile, quello che oscillatrail mitico e lo speculativo, le due autrici provano
ad accostare la pulsione di morte servendosi della mediazione di Worringer e Caillois. La pulsione di morte e
latentazione afarsi sfondo, a sparire nello spazio quando il peso dellafigura-forma, lafatica della neg-
entropia, si fainsostenibile. La morte e pensata come finalita e tendenzainterna alla vita, come un suo scarto,
come lasuainerzia

Eppure in questa definizione manca qualcosa. Non si pud non (s)venire, maallora che significa dilatare un
collasso? E aloraforse nellanozione di “elastico” cui le autrici fanno riferimento in rari ma cruciali momenti
che s puo trovare cio che mancain quella definizione. Elastica, o sarebbe meglio dire, plastica é del resto la
stessa pulsione e di questa plasticita fa parte la fissazione, la possibilitadi irrigidirsi e fermarsi. L’ identita e
sempre identificazione. Ecco perché, prima che caduta, la pulsione & montaggio. || montaggio s articolain
cadute ma, in se stesso, € attivita. Un’ attivita che lo Hegel di un frammento giovanile pressoché sconosciuto
aveva definito “ attivita della mancanza’, ma una mancanza che, evidentemente, non & privazione, non €
vuoto, non & non essere assoluto. Qui con “mancanza’ s intende la doppia natura della pietra, quella di
essere, al di ladel principio di non contraddizione, contemporaneamente organo e ostacolo. La mancanza e
cioe |” heteron fecondo, né tracotante né eccedente ma, semplicemente, funzionale al’ articolazione — dungque
ancora a montaggio- e alla consistenza del tutto.

Un’ultima parola sul perturbante. A questo celeberrimo sentimento e dedicato un intero capitolo, I’ ultimo del
volume. Il perturbante vi € presentato come il sentimento dell’ inerzia, un sentimento paradossale in cui, come
scrive De Filippis, “la continuita € prodotta da un dislivello” (p. 153): il superato o rimosso torna sub speciae
inertiae. Sia come vitalizzazione dell’ inerte (Jentsch) che come inerzializzazione della vita (Freud), il
perturbante ha sempre a che fare con il ripresentarsi di qualcosa, con tuttala potenza del complemento di
specificazione espressa dalla contemporaneita di passato e presente. Per questo € “il sentimento di una
assoluta e anacronistica presenza” (p. 162): qual cosa appare dove si aspettava un nulla. Madi cosa e fatta
questa aspettativa di nulla? E quel nulla cos €? Lariscrittura dell’ angoscia freudiana da parte di Lacan come
“mancanza della mancanza’ e, quindi, non come perdita ma come “perdita della perdita’, come presenza di
gual cosa che tappa guella che dovrebbe essere un’ assenza €, dal punto di vista dell’ esperienza analitica, piu
che feconda oltre che massimamente reale. || perturbante € percio il sentimento causato dall’ improvviso
reperimento di qualcosa dove non doveva esserci nulla, di qualcosa al posto di un buco, di un pieno a posto
del vuoto, del reale a posto del simbolico.

Il qualcosa e pero la coincidentia degli opposti in seno a un unico fenomeno, sotto il medesimo rispetto e
nello stesso tempo: laloro alternanza € la condizione del processo, che A.N: Whitehead indicava come “il
fatto piu concreto e generale della natura’, ossia“ che le cose divengono”. Ecco aloracos € lamancanza: la
mancanza e la condizione della realta pensata come processo. Nell’ angosciail fatto concreto e pit generale
diventa massimamente astratto e specifico. La saturazione dell’ intervallo di tempo caro anche a Caillois
segnal’ arresto del processo: e cose non divengono, si pietrificano, si congelano, muoiono. Ma cosi, e solo
cosl, per dirla ancora con Whitehead, diventano immortali. E infatti nel perturbante che, seguendo le due
autrici, sl assiste a quel movimento che Worringer chiamo “tipicizzazion€e’: in I’ oggetto sensibile s
riduce alla sua legge strutturale che fa tutt’ uno col suo cuore materico. “Astrarlo” significa“farlo morire”, ma
solo di una pétite mort, di una piccola morte, solo cioe nell’imminenza di un piu grande orgasmo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




