
 

Che ne è del diritto all'oblio? 
Francesco Mangiapane
18 Aprile 2017

Il problema della morte sui social, su cui sono da poco intervenuto proprio su Doppiozero, è al centro del
nuovo Libro digitale dei morti di Giovanni Ziccardi, appena uscito per i tipi di Utet. Il volume si sofferma su
una una questione che, per le ovvie ragioni che tutti possono immaginare, si può, a buon diritto, definire
imprescindibile. Ma, a ben vedere, possiamo ascrivere la sua imprescindibilità anche a un altro motivo meno
lampante: utenti di un qualche dispositivo digitale lo siamo tutti e tutti siamo chiamati a fare i conti con le
trasformazioni che la virtualizzazione di questo aspetto così fondamentale dell’esistenza pone. La morte al
giorno d’oggi ci chiama in causa, così, doppiamente: in quanto umani mortali e utenti tecnologici
virtualmente immortali. Ed è proprio la pervasività del fenomeno della morte digitale a far sì che le sue
implicazioni si rivelino pressoché inesauribili e straordinariamente complesse.

Il lavoro di Ziccardi arriva, così, come sua consuetudine – ricordiamo i meritevoli lavori sull’odio online,
sulla dialettica fra controllo e libertà in rete e sulla cultura hacker –, a mettere ordine all’interno di una
questione a dir poco intricata su cui vale la pena, quindi, soffermarsi adeguatamente. Iniziamo col rilevare
una peculiarità del titolo. Esso può apparire come una tautologia (un libro che si intitola “libro”). A ben
vedere, però, si capisce che il libro a cui il titolo si riferisce non corrisponde a quello che si sta sfogliando. Si
tratta, piuttosto, di due libri differenti, per la precisione, di un libro cartaceo che parla di un libro digitale. C’è
da chiedersi quindi, quale sia questo secondo libro digitale a cui il titolo sembra far riferimento. Secondo
l’autore, lo scenario virtuale dei social network si presenta sotto forma di libro: tutti noi scriviamo, giorno per
giorno, giganteschi dossier personali, in social network che, ancora al modello del libro, sono ispirati
(facebook). Di questo librone virtuale e dei tanti libretti personali di cui è costituito si fornisce
un’interpretazione forte. Ogni riferimento va al “libro tibetano dei morti” che pensa il dopovita come mondo
intermedio popolato di anime cristallizzate. I profili sociali delle persone decedute somiglierebbero, così, alle
anime della filosofia buddista, sospese fra dissoluzione (cancellazione dell’account) e reincarnazione (ritorno
in attività dell’account ad opera, per esempio, di un congiunto). Ma, libro è – lo sappiamo – anche lo
strumento, la guida, il vademecum (acquistabile al costo di 15 euro) attraverso cui districarsi in questo
mondo sospeso e acquisire la giusta consapevolezza per decidere verso quale destino imbattersi. 

A questo scopo, Il libro digitale dei morti si rivela infatti, un ottimo prontuario, utile a orientarsi nello
sterminato dibattito internazionale sul tema e, d’altra parte, per mettere ordine fra le tante accezioni che la
questione della morte pone una volta assunta in ambito digitale. Una tale missione viene perseguita, con un
tono divulgativo, preoccupato di proporre al lettore soluzioni, strategie di navigazione di fronte alla
complessità del reale. La lettura si costituirà, così, lungo una processione di situazioni problematiche, di volta
in volta, illustrate nella loro dimensione esemplare. Di fronte a ognuna di esse, il libro si propone di dare un
orientamento, di offrire una direzione viabile, nonostante l’incertezza del quadro giuridico e le grandi sacche
di discrezionalità con cui gli aspetti legati alle eredità vengono gestiti da provider e parti in causa. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/che-ne-e-del-diritto-alloblio
https://test.doppiozero.com/francesco-mangiapane
https://test.doppiozero.com/materiali/facebook-dei-morti


Giovanni Ziccardi, Il libro digitale dei morti

Basta scorrere la scansione dei paragrafi della premessa per farsi un’idea della varietà di questioni collegate
alla morte online, ognuna delle quali affrontata in un capitolo specifico del libro: si va dal problema di che
farne degli account social delle persone decedute, alla questione della proprietà e dell’eredità dei dati,
passando per testamenti digitali, amministrazione del lutto, morte in diretta, problematiche relative all’oblio
dei dati personali in rete. Il tutto viene organizzato secondo due assi: da una parte, ci sono i problemi posti
dalla morte, ovvero posti dalla scomparsa del proprietario delle informazioni e dei dati digitali, e, dall’altra,
quelli posti dal superamento della morte, in una tensione verso l’immortalità che le tecnologie digitali sempre
più spesso mostrano di voler attuare, nei confronti del singolo come delle comunità.

Un primo argomento di discussione ha a che fare con un classico dilemma dei libri sulla rete, ovvero l’annosa
questione di quanto il mondo possa essere riconfigurato dalle tecnologie. Esiste una differenza fra la morte
online e quella disconnessa che l’umanità ha sperimentato fino ad oggi? La risposta dell’autore è discutibile:
citando Covacich e Lindo Ferretti (ma dimenticando di prendere posizione sulla tradizione antropologica da
Hertz in poi che non smette di sottolineare il carattere eminentemente politico del lutto e della sua
amministrazione) sostiene che la morte prima di Internet fosse minimalista (pag. 36), sobria, qualcosa di
eminentemente legato alla sfera del personale e della famiglia, soprassedendo su tragedie greche, sceneggiate
napoletane, prefiche e quant’altro. Un riferimento alla imponente opera di Ariès avrebbe probabilmente
aiutato a contestualizzare storicamente il passaggio dalla rappresentazione teatrale della morte (premoderna)
a quello della sua marginalizzazione in epoca moderna, permettendo di riconoscere nelle dinamiche della
morte online una dialettica fra modi di intendere il lutto, storicamente determinati. L’avvento dei social
finisce per segnare, secondo l’autore, una discontinuità rispetto alla sobrietà supposta dall’autore, incidendo
proprio sui caratteri di pubblicità della morte, finalmente liberata dalla segregazione in cui la società, forse
per esorcizzarne il potere, l’avrebbe confinata. Nuovi problemi nascono da questo sdoganamento: come
conciliare contenuti frivoli che regolarmente circolano sui social con esibizioni di vicinanza nel momento del
dolore? Come mettere insieme il like per l’ultimo video della popstar di turno al cordoglio verso il congiunto
scomparso? La tesi dell’autore appare condivisibile. Di fronte al moralismo apocalittico di chi rifiuta questo
tipo di commistioni in nome della separazione della morte dalle cose della vita, il cordoglio social (una



galassia di pratiche che va dalle interazioni nelle bacheche virtuali alla condivisione di foto e selfie di riti
funebri) tende a privilegiare un effetto presenza, una volontà di condivisione che non ha nulla di inautentico,
anzi. A queste questioni di galateo mediatico (p.118) che, si preannuncia, saranno progressivamente superate
man mano che l’egemonia digitale si diffonderà su tutte le generazioni, subentrano quelle più propriamente
organizzative. Testamenti, eredità, lasciti, sono tutti problemi che si intrecciano con un contesto rinnovato
segnato dalla scarsa regolamentazione, dalla mancata consapevolezza degli utenti, dal predominio delle
policy delle grandi piattaforme dei network sociali, in assenza di più stringenti regole condivise. Ancora una
volta, emerge il conflitto dei conflitti della società digitale fra tutela della privacy e controllo. L’episodio
della richiesta da parte dell’FBI ad Apple Inc. di creare una versione del noto sistema operativo iOs con una
backdoor in grado di garantire l’accesso ai dati dell’iphone criptato dei terroristi della strage di San
Bernardino, rappresenta un caso esemplare di questo tipo di contesa. D’altra parte, anche nelle dispute legali,
si può riconoscere una dialettica fra le legittime aspirazioni all’acquisizione, da parte degli eredi, dei dati del
defunto (spesso dotati di valore affettivo oltre che economico) e le esigenze di tutela della sua stessa privacy.
Di fronte alla complessità delle soluzioni proposte di volta in volta dalle singole piattaforme, si può
comunque mettere ordine. È il pregio, si diceva, dell’opera di Ziccardi, che pazientemente si occupa di
chiarire i termini proposti dalle policy dei più noti social network, da Facebook a Google, passando per
Twitter, Linkedin ed altri.
Una notazione importante riguardo a questo ambito di indagine ha a che fare con il rischio di fraintendimento
dei messaggi del defunto, recuperati dai database dopo la sua morte. Se è vero che le attività sociali in rete
sono assimilabili alle interazioni in una grande conversazione (cfr. Cluetrain Manifesto), si pongono oggettivi
problemi di interpretazione, una volta che a queste stesse interazioni si dovesse riconoscere un senso univoco
o peggio ancora le si dovesse interpretare come consapevoli attestazioni di volontà e di pensiero, assimilabili
a opere pubblicate. È il problema, verrebbe da dire, delle intercettazioni telefoniche che di tanto in tanto
finiscono sui giornali con grande clamore: ogni ironia, ogni sorriso, ogni sottointeso corre il rischio di venire
cancellato da una lettura referenziale, ingenua, frammentaria di queste interazioni.

Per prevenire situazioni spiacevoli, allora, il libro non trascura di proporre strategie per l’insabbiamento delle
proprie interazioni online, suggerendo, a chi ne sentisse la necessità, di criptare ogni conversazione e di usare
account segreti per la corrispondenza che non si vuol rendere pubblica dopo la morte.
Proseguendo nella carrellata di casi e situazioni peculiari legati alla morte in rete, ci sono i casi di storytelling
digitale. Sempre più spesso si diffondono blog e racconti intermediali della malattia e della morte, che
rispondono, secondo l’autore, ancora una volta a una logica di socializzazione di questo aspetto dell’esistenza
così potentemente represso nella modernità. In questa accezione, si possono spiegare molti fenomeni legati
alla morte online: dalle dirette streaming dei funerali fino alla commemorazione delle star (David Bowie,
Prince, Micheal Jackson) etc.
Passando alla seconda parte del libro, l’autore sottolinea come si faccia presto a dire che il mondo digitale
garantisca eternità a portata di mano per chiunque. A questo proposito, fa un esempio particolarmente
calzante: il programmatore autore del famoso videogioco Prince of Persia, per recuperare il codice sorgente
della prima versione del videogioco e per allestire un ambiente mediale consono alla sua esecuzione (fatto di
floppy disk, computer, protocolli ormai obsoleti e quindi difficilmente reperibili) ha impiegato più di dieci
anni.

Ma c’è di più, la questione dell’eternità promessa dal mondo digitale può riguardare intere comunità e
monumenti. Al proposito, si fa riferimento al noto caso della ricostruzione dell’arco del tempio di Bel a
Palmira, in Siria. La copia à l’identique in 3d dell’arco, risalente a circa duemila anni fa e ricostruita con la
più grande stampante 3D al mondo, è stata da qualche tempo presentata a Trafalgar Square. Se il libro parla
in termini entusiasti di esperimenti di questo genere, vale la pena ricordare che essi vivono come contributi
culturali all’interno di comunità che possono criticarli, laddove necessario. È il caso del recente intervento
(http://www.doppiozero.com/materiali/una-guerra-di-segni) a Palermo del semiologo e archeologo Manar
Hammad, a proposito del medesimo arco. Hammad è intervenuto ricordando le tante inadeguatezze che un



progetto di questo genere si porta dietro, proprio legate all’eccesso di entusiasmo tecnologico. La possibilità
tecnica di riprodurre digitalmente un monumento in 3d ha portato a sottovalutare la questioni di
contestualizzazione dell’opera (l’arco di Palmira a Trafalgar Square?) e basilari questioni legate alla
materialità della riproduzione: siamo sicuri, ricorda il semiologo fra i massimi esperti mondiali del sito
archeologico di Palmira, che il materiale utilizzato per la stampa 3d possa essere considerato dalla comunità
di persone che hanno a cuore il monumento un sostituto efficace della pietra millenaria con cui era stato
costruito?

 

In ultimo, la questione forse più spinosa. La digitalizzazione in corso dell’orizzonte della vita promette una
sorta di eternità anche per l’individuo. Sempre più numerosi sono gli esperimenti di creazione di veri e propri
BOT (utenti robot) in grado di produrre dei cloni delle persone defunte, a partire dall’analisi del database di
interazioni avute in anni di social networking, prima del decesso. Proprio a partire dalla scansione intelligente
di questi enormi database, i computer sarebbero in grado di imitare lo stile espressivo e richiamare l’identità
della persona scomparsa. È quello che succede in una celebre puntata della serie Black Mirror (“Be right
back”, in italiano “Torna da me”) in cui uno di questi computer viene inserito in un fantascientifico corpo
robotico in tutto e per tutto somigliante a quello della persona defunta. Situazioni così estreme non sono per
fortuna all’ordine del giorno ma, suggerisce l’autore, il caso citato indica una direzione che sempre più
convintamente verrà battuta dal mondo della socialità digitale. E allora vale la pena riflettere su come porsi
nei confronti di questo tipo di esperimenti. Come evitare, per esempio, che, come succede nella puntata della
serie citata, questi simulacri finiscano per creare dipendenza nei congiunti più fragili, confinandoli in una vita
privata sempre più scollata dalla realtà, fatta di doppi robotici da tenere nascosti ad amici e congiunti? Se è
vero che sempre più spesso la tecnologia ci chiederà di prendere posizione su questioni di questo genere,
manca forse una domanda fondamentale. Dato che questi software sono fondati su serie storiche, sull’analisi
proiettiva delle interazioni del passato, cosa farne di Levinas? Cosa farne dell’idea che è l’alterità, la
differenza anche rispetto al proprio sé, a definirci come esseri umani? Come si può pretendere che un automa
possa prendere il posto di una persona cara se, per quanto programmato per imitare lo stile del nostro
congiunto, reagisce agli stimoli del mondo mettendo in scena solo configurazioni comportamentali già in
qualche modo contenute in nuce nel suo comportamento passato, senza possibilità di rovesciare il tavolo
delle aspettative?
Il libro si chiude con un’altra questione che appare capitale: come fare a pensare la vita in una società che
ricorda tutto? Come farsi dimenticare da una società che è sempre in grado di recuperare la traccia delle
nostre azioni e delle nostre interazioni? La legislazione per il “diritto all’oblio” riscuote sempre più successo
in giro per il mondo ma, a parere di chi scrive, la soluzione non potrà che essere determinata da un salto
evolutivo culturale. Imparare a considerare la morte dell’autore nelle scritture che quotidianamente
disperdiamo fra i mille social network della rete potrà essere un modo efficace per riconquistare il diritto a
una vita dell’autore autonoma dalle sue tracce digitali?



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

