
 

I Puffi nella foresta segreta 
Francesco Mangiapane
28 Aprile 2017

Viaggio nella foresta segreta è il terzo film dedicato da Sony Picture Animation al rilancio della celebre serie
di personaggi animati disegnati da Peyo. Si tratta di un ritorno, manco a dirlo, fortunato che ha ottenuto
l’effetto di rimettere al centro dell’attenzione l’esperimento di pensiero della serie di fumetti e di cartoni,
tanto amata dai bambini negli anni ‘80. 

La ribalta dei simpatici incappucciati si inserisce, infatti, nel grande trend di riscritture e rilanci che sta
rimettendo in circolo l’immaginario dorato della produzione per bambini e ragazzi della cosiddetta
generazione Bim Bum Bam. Con un doppio target, quello dei genitori affezionati a storie e visioni di
gioventù e quello dei loro figli, a cui essi stessi si rivolgono, nel desiderio di condividere le proprie passioni
di ex bambini. A questo proposito, I Puffi si rivela perfetto, allargando il proprio potere di fascinazione anche
più indietro, ovvero verso la generazione di nonni ex lettori del Corriere dei Piccoli che già negli anni ‘60 ne
pubblicava le storie. 

 

La serie arriva, così, al cinema, forte di una connivenza trasversale, fra le generazioni e, d’altra parte, non
dimentichiamolo, anche come mito globale, in grado di raccogliere consensi da ogni angolo del globo
terraqueo. Di quali possano essere i segreti di un successo così duraturo, si è fatto un gran parlare. Tornare
criticamente sui Puffi significa, così, confrontarsi con un brusio ininterrotto di discussioni a margine,
popolato da interlocutori diversissimi. Fan sfegatati e odiatori seriali, complottisti di ogni sorta e famigliole
di abbonati a Famiglia Cristiana, sociologi, psicologi, antropologi, teorici del gender, mamme blogger e, si
capisce che, fra poco, anche io, nel mio piccolo, mi aggiungerò alla lista. 

Mi sembra giusto cominciare, inserendo ogni considerazione all’interno del piccolo itinerario che
progressivamente ho provato a tracciare, intervenendo sui cartoni animati. A proposito di Zootropolis, per
esempio, avevo riflettuto sul fatto che i cartoni possano essere dei potenti strumenti di articolazione del
pensiero astratto e rappresentare così vere e proprie metafore politiche, aprire un discorso sul modello di
società perfetto.

 

È questo anche il caso dei Puffi. La qual cosa non è di certo passata inosservata. Già Umberto Eco in un
simpatico articolo uscito su Alfabeta ne descriveva i contorni, sottolineando la complessità semiotica della
neolingua puffa, gli aspetti egualitari del loro vivere insieme (tutti i puffi sono uguali e maschi), la forma di
governo gerontocratica (tutto il potere va all’anziano Grande Puffo), l’enigma della loro riproduzione (come
si diventa puffo?), il carattere di utopia politica misticheggiante del loro modello di società (una comune
sessantottina) che assume le sembianze di un’età dell’oro tanto bucolica quanto fiabesca. Ci vorrà una
trentina d’anni da quell’articolo, perché il filosofo francese Antoine Buéno, nel suo famoso Libro nero dei
puffi, possa ribaltare il punto di vista di Eco, riconoscendo nei medesimi tratti individuati dal semiologo (e in
altri ancora) il segno di una mira totalitaria, più o meno consapevolmente ispirata al modello comunista e
nazista. Si potrebbe obiettare che, nella metafora politica dei Puffi, sia gioco facile rintracciare alcuni
elementi archetipici generali da cui anche comunismo e nazismo hanno sicuramente pescato. Si tratta di una

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/i-puffi-nella-foresta-segreta
https://test.doppiozero.com/francesco-mangiapane
https://www.alfabeta2.it/2011/10/03/schtroumpf-und-drang/


retorica comunitarista più ampia e radicata dei totalitarismi novecenteschi, che trova il suo senso nella
dialettica con l’ipotesi alternativa, fondata sull’individuo e sull’anonimato.

 

Comunità versus Società, per dirla con il celebre sociologo Ferdinand Tönnies che per primo aveva
riconosciuto una tale dicotomia. Nel modo di stare insieme dei puffi, ognuno può, così, riconoscere
somiglianze con questo o quell’altro modello politico, tutti afferenti, nel bene e nel male, all’idea del vivere
comunitario: comune sessantottina, nazismo, mondo contadino, ecologismo deep, comunismo – di volta in
volta, tirati in ballo a proposito de I Puffi – sono tutte forme ideologiche fondate su un comunitarismo di
ritorno, inteso come reazione a una modernità societaria sempre più competitiva e individualista. In tempi di
trumpismo e di rivolta contro la società liquida, si capisce che il mondo di stare al mondo dei puffi possa
essere guardato con sospetto da un mondo liberal costretto a fare i conti con il ritorno in grande stile della
retorica della chiusura etnica e del localismo più deteriore. 

E deprecata questa retorica è, infatti, dalla produzione americana dei film della nuova serie che, non a caso,
prendono posizione proprio sulla purezza identitaria alla base del puff-concept. Il ritorno dei puffi sul grande
schermo si costituisce, infatti, come un tentativo di liberarli del loro esibito comunitarismo, traghettandoli
verso un’ideologia societaria più aperta alle ragioni dell’individuo, più compatibile con i gusti del pubblico
attuale e con, parolone, l’ideologia americana. 

 

 

Il leit motiv di questi film è l’ibridazione. Nel primo film della serie (The Smurf Movie), i puffi dovranno
imparare a cavarsela a New York, interagendo nella complessità della città-che-non-dorme-mai e con gli
umani. La loro complicità di gruppo finisce, allora, per apparire naïf e sempliciotta agli occhi degli smaliziati
newyorkesi, destando in bambini ed adulti un’ilarità ribaltata: piuttosto che ridere per le gag delle loro
avventure, si ride di loro, della loro ingenuità e della loro inadeguatezza. Di questa sorta di derisione finisce



per essere vittima perfino il perfido Gargamella, che non riesce più a fare veramente paura: finirà ai margini
della società, fenomeno da baraccone in spettacoli da circo di quarta categoria. 

Nel secondo film, il personaggio di Puffetta, secondario nel lavoro di Peyo, viene utilizzato come elemento
per rompere la compattezza etnica del gruppo. Puffetta è l’unico puffo che non condivide con gli altri la
medesima affiliazione, essendo stata creata da Gargamella come clone imperfetto e malriuscito dei puffi, al
fine di sedurli e farsi condurre al loro villaggio. Puffetta, successivamente trasformata da Grande Puffo nella
graziosa creaturina blu che tutti conosciamo, si ritrova così a essere l’unico individuo in un gruppo di uguali,
soggetto sradicato e vulnerabile sempre in piena crisi di identità e per questo ipersensibile. Essa vive con
senso di colpa la sua cittadinanza puffa, convinta di non averne davvero titolo e, per questo, si sente spesso
esclusa e dimenticata dalla comunità. Sarà il gruppo e Grande Puffo in persona a ribadire il pieno diritto di
cittadinanza di Puffetta, costituendo una prima breccia nell’idea urfascista della purezza etnica degli omini
blu. 

 

E arriviamo, dunque, al terzo lungometraggio, appena uscito nelle sale. La neolingua puffa che tanto aveva
divertito Eco, è ormai solo un pallido ricordo: già da tempo, i puffi mostrano di non puffare più come una
volta. Ancora una volta è Puffetta l’anello debole della catena. Se è vero che tutti i puffi sono uguali,
prendendo il nome da un tratto caratteriale o dal proprio lavoro, il nome di Puffetta non si riferisce a un segno
particolare. 

Durante una delle tante avventure, Puffetta scorgerà di sfuggita una sagoma di puffo sgattaiolare oltre il muro
che divide il bosco dalla foresta proibita. Una volta catturata da Gargamella, sarà proprio lei a rivelare
involontariamente al cattivo l’esistenza di un altro villaggio di puffi oltre il bosco. Gargamella riesce così,
attraverso un incantesimo, a dotarsi di una mappa del villaggio sconosciuto, che userà per andare a catturarli. 

 

Sarà per avvertire il villaggio dell’imminente pericolo che Puffetta deciderà di varcare la soglia dello spazio
proprio, mettendosi alla prova come soggetto, nonostante l’esplicito divieto esibito dal líder máximo Grande
Puffo. La sua insoddisfazione, insieme al desiderio di trovare una vera alterità nel piccolo mondo
rappresentato da pufflandia, la guideranno nell’impresa. 

È a questo punto che I Puffi si trasforma in un racconto di esplorazione, storia di scoperta e riconoscimento
dell’altro in pieno stile progressista holliwoodiano (Balla coi lupi, L’ultimo samurai, Avatar). Lo scenario
oltre il muro si dispiega come mondo fantastico e meraviglioso, popolato come in Avatar, da strane creature e
pericolosi insetti volanti. Ci vorrà poco perché la piccola spedizione di puffi composta da Puffetta,
Quattrocchi, Tontolone e Forzuto, possa venire a contatto con l’alterità così tanto anelata. 

 

Si tratta di un ennesimo villaggio puffo, stavolta composto da sole femmine (rimane il problema, come si fa a
diventare puffo?), in tutto speculare a Pufflandia, nonostante qualche diversità di superficie (sesso diverso,
cappelli di un colore diverso, abiti finto-tribali etc.). Chiaramente la trovata di escogitare un villaggio
popolato da soggetti di genere femminile costituisce una risposta alle critiche di sessismo maschilista in stile
Buéno piovute da tempo sulla serie. Ribaltare l’orientamento sessuale dei puffi ottiene l’effetto di mostrare
l’inutilità dell’oziosa questione del sesso dei puffi. Il sesso biologico dei puffi è, infatti, totalmente
indifferente. Rimane il problema degli stereotipi sessisti attraverso cui sono costruiti Puffetta e Forzuto,
uniche vere creature connotate dal punto di vista del gender, non a caso, protagonisti/cavie del film, destinati
a cambiare, trasformando la loro identità, alla fine della storia.  

L’avventura nella foresta segreta del manipolo di puffi servirà, allora, loro come lezione collettiva: i puffi
impareranno a uscire dal loro particolarismo, riconoscendo nel prossimo villaggio una comune puffità in cui



riconoscersi e specchiarsi, fatta di natura (l’essenza blu) eppure soprattutto di cultura (l’organizzazione
sociale gerontocratica), nonostante ogni differenza di superficie. 

Ma servirà anche come insegnamento rivolto all’interno della comunità, incidendo sull’articolazione
profonda della cittadinanza puffa. È a questo punto che la trilogia può provare compimento nell’ultima
battuta del film, pronunciata da Forzuto, in risposta dei dubbi identitari della sua sodale: «Puffetta può essere
qualunque cosa voglia essere».

 

Il traghettamento appare, così, finalmente, completato: i Puffi, racconto comunitario per eccellenza si ritrova
trasformato in Zootropolis, rubando la battuta alla piccola coniglietta Judy, che, al fine di realizzarsi come
individuo svincolato da ogni costrizione, aveva scelto di liberarsi dalle angustie del suo piccolo mondo
contadino, andando a vivere in città. Grazie a Puffetta, il virus dell’individualismo societario riesce, così, a
espugnare Pufflandia, con il risultato di rendere i puffi un po’ meno urfascisti e un po’ più aperti
all’eventualità che il singolo possa contribuire autonomamente, oltre ogni vincolo comunitario, al benessere
del gruppo sociale. 

Tönnies sarebbe davvero orgoglioso di loro.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





