
 

Ricalcare più vive membra 
Andrea Cortellessa
4 Maggio 2017

Sullo schermo appare un sipario rosso; sul suo sfondo si proiettano le silhouettes di due spettatori, di spalle,
in attesa che il sipario si apra. Poi si materializza, sul bianco, una seconda immagine – che sovrasta la
precedente. All’inizio vediamo disegnarsi solo delle linee verticali: il colore è lo stesso rosso dell’immagine-
matrice, ma le linee sono come evidenziate da una pulsazione interna. Poi, a partire da quelle linee di forza,
appare il resto dell’immagine-eco: una donna è seduta, i piedi nudi poggiati su dei gradini metallici; il suo
corpo è incorniciato, forse imprigionato, dalle linee verticali rosse, pure di metallo, che – capiamo ora – sono
le sbarre della ringhiera di sicurezza posta ai lati della scala. La donna ha il volto seminascosto dalla mano
destra che lo sorregge, nella posa canonica della melancholia. Ma la riconosciamo: perché anche il vestito
che indossa è dello stesso rosso del sipario, e presenta le stesse pieghe. Mentre va in scena, nel giro di pochi
secondi, questo piccolo quanto acutissimo dramma della percezione e del riconoscimento, si sente una voce
maschile – sullo sfondo del paesaggio sonoro, sottile quanto straniante, di Stefano Perna – leggere a voce
bassa, come esausta: «l’interprete che il ruolo strema / oppure il pubblico che fissa il suo sipario / per tutta la
durata della farsa / che nemmeno si recita sul palco». La donna è l’autrice delle due fotografie, Monica
Biancardi; la voce è quella di Gabriele Frasca.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ricalcare-piu-vive-membra
https://test.doppiozero.com/andrea-cortellessa




 

Il titolo di quest’ammaliante «drammaturgia per immagini» è RiMembra e il video è in proiezione alla
Biblioteca Museo Nitsch, a Napoli, nell’ambito della mostra omonima di Biancardi (fino al 21 maggio). Ed è
lo stesso titolo del bellissimo libro (Damiani, pp. 72, € 25) nel quale queste fotografie – collazionate a gruppi
di due, qualche volta di tre, dall’attentissimo progetto grafico di Leonardo Sonnoli – si presentano
accompagnate, oltre che dal rotolo continuo dei versi di Frasca, da un’acuta postfazione di Lorand Hegyi. Ma
soprattutto, direi, da una manciata di versi, in apertura, di Michelangelo Buonarroti:

 

Molto diletta al gusto intero e sano

l’opra della prim’arte, che n’assembra

i volti e gli atti, e con più vive membra,

di cera o terra o pietra un corp’umano.

Se po’ ’l tempo ingiurioso, aspro e villano

la rompe o storce o del tutto dismembra,

la beltà che prim’era si rimembra,

e serba a miglior loco il piacer vano.

 

Il frammento di sonetto, scodato delle terzine, è databile (stando all’ultima edizione delle Rime e lettere, a
cura di Antonio Corsaro e Giorgio Masi, Bompiani 2016) al 1557-60; ed è uno dei componimenti di
Michelangelo che più acutamente metta a tema l’atto della mimesi artistica, l’assembrare le fattezze di un
corp’umano nelle più vive membra – più vive perché delle nostre più resistenti, più durature – costituite dalle
materie dell’arte plastica. Così che la beltà originaria, col suo così fragile piacer vano, possa essere
rimembrata anche dopo l’azione devastante, su di essa, del tempo ingiurioso, aspro e villano.

           

Con «furiosa» torsione sintattica, e fissità dell’immagine verbale, squisitamente manieristiche, questi versi
fanno rimare l’assembrare con il rimembrare, le membra e il loro dismembrarsi. Dunque collegano l’arte del
far somigliare il simulacro al suo referente con l’azione della memoria, passando per il tramite del corpo:
della sua umana caducità.

 

Ma nella nostra memoria poetica, è il caso di dire, il verbo rimembrare (associato oltretutto alla beltà) non
può che richiamare un esemplare più recente, e molto più canonico, di quello michelangiolesco (del quale,
peraltro, può aver tenuto conto). A Silvia di Leopardi inizia, infatti, proprio con rimembri. Una memoria
attribuita, con sottile gioco di specchi, al personaggio che è in effetti oggetto della memoria di chi scrive: un
soggetto che torna ossessivamente alla di lei beltà che splendea, quand’era ancora in vita, negli occhi ridenti
e fuggitivi, e poi nella man veloce, nelle negre chiome, forse soprattutto nella voce, col suo perpetuo canto,
della giovane recanatese Teresa Fattorini adombrata dal senhal tassiano che, a ben vedere (lo ha mostrato
Franco D’Intino in un bellissimo saggio), altro non è che un fantasma, un revênant (che nella fattispecie
riprende il motivo persefoneo, della Kore adediretta che ciclicamente ritorna fra i viventi). Anche Leopardi,
dunque, sta ragionando – con linguaggio diverso da quello michelangiolesco, certo – sul proprio modo di



assembrare ciò che rimembra: facendo a sua volta cioè, della materia verbale, qualcosa di aëre perennius. (E
infatti, se oggi ci ricordiamo della viva beltà di Teresa, lo dobbiamo unicamente a queste sue parole.) La
materia persistente della poesia, la materia verbale, è un equivalente di quella memoria inorganica
“professionalmente” evocata da Michelangelo sulla quale, non a caso, si chiude il testo di Leopardi: «con la
mano / la fredda morte ed una tomba ignuda / mostravi di lontano». La mano rimembrata è quella della beltà
vivente di Teresa; quella assembrata appartiene al simulacro di Silvia, scolpita nel ricordo come facevano gli
artisti di quel tempo (penso al Monumento funebre a Cristina d’Austria di Canova o, più vicino a Leopardi,
ai lavori di un neoclassico minore, Pietro Tenerani, che nei Canti sono oggetto di ekphrasis nel
componimento Sopra un basso rilievo antico sepolcrale dove una giovane morta è rappresentata in atto di
partire accomiatandosi dai suoi).

 

Pietro Tenerani, Bassorilievo funebre per Clelia Severini,  1825 (Roma, San Lorenzo in Lucina).

 

Nella sua formidabile (quanto accademicamente svillaneggiata) produzione saggistica, spesso Gabriele
Frasca ha ragionato sul rapporto di emulazione – ma anche spettrale sostituzione – fra la trasmissione della
memoria genetica e quella, non genetica, operata mediante parole e immagini. Un’ambivalenza profonda
appartiene in qualche misura a chiunque rimembri e assembri, in forma di simulacro, la beltà vivente: da un
lato attraverso tali simulacri – non importa se materiati di parole, o di cera o terra o pietra – serbiamo la
memoria di quei corpi, di chi magari è presente nel momento in cui lo ritraiamo ma la cui vita, sappiamo,
avrà una durata mortale; ma questa sopravvivenza si produce a costo di una trasmutazione, una
transcodificazione non genetica che in qualche misura è il doppio speculare, il revênant dello stesso processo
col quale il corpo invecchia e muore. Nel sostituirsi alla materia vivente – anche con la migliore delle
intenzioni, quella appunto di farla sopravvivere nella memoria – il simulacro inorganico corrisponde
all’azione del tempo sulle fibre viventi che esso in qualche modo vorrebbe riparare, o contraddire. A questa



dialettica ineludibile pare alludere già Michelangelo, quando parla del tormento di rendere il corpo umano in
cera, terra o pietra: quelle più vive membra sono più vive, s’è detto, in quanto più resistenti di quelle
organiche; ma sono anche più morte perché non animate dalla vita che, assembrandole, rimembrano.

 

Questo senz’altro mostrano, in ogni caso, i versi di Frasca. Che, come detto, spesso in passato (per esempio
nel magnifico saggio La scimmia di Dio. L’emozione della guerra mediale, Costa & Nolan 1996) ha
ipostatizzato questa dialettica in un film anni Cinquanta, L’invasione degli ultracorpi di Don Siegel (fatto
oggetto, nei decenni, di ripetuti quanto significativi remakes). L’«ultracorpo» è appunto il simulacro che si
sostituisce al corpo vivente. Nel caso del film di Siegel – perfetto esempio dell’immaginario paranoide
d’epoca maccartista – chi allestisce il simulacro (gli invasori alieni) ha intenzioni esplicitamente ostili; ma
l’esito, a ben vedere, non è così distante da quelle dei simulacri che tutti noi realizziamo.

 

 

 Penso per esempio al pupazzetto di carta che lascia – con intenzioni appunto minacciose – Gaff, il
“poliziotto cattivo” alla fine di Blade Runner (il film che nel 1982 Ridley Scott trasse da Philip K. Dick:
un’altra delle ossessioni saggistiche di Frasca) nell’appartamento della replicante Rachael, la donna-
simulacro amata da Rick Deckard. Anche quell’origami apparentemente innocuo è un sostituto del corpo
umano, e in quanto tale adombra il venir meno dei corpi: il loro essere sostituiti, fagocitati da una
riproduzione inorganica. Con questo gesto Gaff brutalmente allude alla natura artificiale del corpo di Rachel:



simulacro di natura particolare poiché angosciato – al pari degli altri “replicanti” che Deckard ha lo
sgradevole incarico di “ritirare” dalla circolazione, nella Los Angeles del 2019 – dalla data di “scadenza”,
che essi ignorano, impressa nel loro organismo da chi li ha fabbricati.

 

 

A questa dialettica si riferiscono, Biancardi e Frasca, nel corpo del loro lavoro comune: l’una costruendo una
«drammaturgia» dell’assembrare e del rimembrare, prima che nelle immagini video, nella costruzione del
suo libro; l’altro, nelle sue pagine, inseguendo da par suo le immagini della fotografa, sua complice annosa.
Prendiamo per esempio l’immagine posta in copertina al libro. È un’immagine che, presa a sé, può trarre in
inganno: facendo venire in mente le figure corrive di Fernando Botero, l’ambivalenza grottesca di attrazione
erotica e orrore teratologico che esse incutono. Ma se solo si apre il libro, e si procede nella lettura
dell’immagine che a quella del piatto superiore viene così affiancata da quello inferiore – il dettaglio di un
elemento decorativo scultoreo, che presenta le stesse pieghe del corpo della donna ritratta di spalle in
copertina –, si capisce come di tutt’altro genere sia la trappola percettiva allestita da Biancardi. Hegyi
definisce «coerenza materiale» il modo in cui la fotografa assembra corpi viventi a elementi inorganici (per
esempio, come in questo caso, architettonici): la parola coerenza fa pensare all’ultima delle Lezioni
americane, che Italo Calvino non fece in tempo a scrivere ma che, frugando fra le sue carte preparatorie, si è
scoperto avrebbe dovuto intitolarsi appunto Coerenza, e alludere a quella che Edgar Allan Poe nei suoi scritti
saggistici chiamava consistency: una continuità universale in cui sussunti nel medesimo ciclo sono enti
organici e inorganici, sino a cancellare tale distinzione. Si pensa ai corpi cubici di Luca Cambiaso (descritti
da Achille Bonito Oliva nell’Ideologia del traditore); ma è questa, in effetti, una costante del manierismo
non solo cinquecentesco: la troviamo in un pittore cubista del Novecento come Fernand Léger ma anche alle
origini stesse della nostra letteratura, in autori cui spesso ha guardato Frasca come Guido Cavalcanti (nel
bellissimo sonetto Tu m’hai sì piena di dolor la mente, che ci mostra un uomo fatto «di rame, di pietra o di
legno») o Guido Guinizzelli (in quello, ancora più impressionante, Lo vostro bel saluto e ’l gentil sguardo, in
cui il soggetto si trova tramutato in una «statüa d’ottono, / ove vita né spirto non ricorre, / se non che figura
d’omo rende»).

 



 

 Ma cosa significa l’azione dell’assembrare? Cosa vuol dire che un oggetto ce ne rimembra un altro? Che
cosa implica trovare nella realtà – o addirittura, prendendo in questo caso trovare nel senso poetico del trobar
, ossia produrre artificialmente – un equivalente di quello che ci ha tanto colpito? Nel suo testo Frasca parla
di una «matrice dove scinde l’ombra che intanto che moltiplica rimembra»; e infatti le immagini di Biancardi
sono sempre immagini moltiplicate – raddoppiate il più delle volte, in altri casi triplicate – come se
riproducessero un eco, un riverbero, un effetto rebound: quello appunto dell’immagine che ne rimembra
un’altra (in una delle immagini appaiono gli anelli sulla superficie dell’acqua). L’interrogativo va allora
riformulato così: qual è l’immagine-matrice (per usare l’immagine di Frasca), e quale l’immagine-eco?
Dall’impaginazione del libro non è dato desumerlo. Prendiamo per esempio il primo dittico in esso
contenuto: l’artista ci dice che la prima immagine che ha fotografato è quella riportata nella metà inferiore
della pagina (riporto le sue parole dalla presentazione del libro al MADRE di Napoli, lo scorso 12 aprile:
«ripresa un inverno a Procida, a Terra Murata. Lì dove vengono lasciate tutte le cose che non vengono più
utilizzate della settimana santa, nella famosa processione del Cristo morto. Questo tronco blu, sul quale erano
cresciuti dei funghi, è stato l’inizio di questo progetto»), e questo infatti ci mostra l’“impaginazione” del
video.

 

 

Così sappiamo che l’immagine-matrice è la seconda, e l’immagine-eco la prima: invertendo quello che è il
tradizionale ordinamento di lettura di noi occidentali, che anteponiamo la sinistra alla destra e l’alto al basso.
Col mettere in discussione questo nostro “inconscio narrativo”, analitico, RiMembra enfatizza il
procedimento sintetico (e diciamo pure “poetico”) col quale siamo invece abituati a “leggere” le immagini –
il cui accostamento segue in questo lavoro, come abbiamo visto, principi di analogia formale e strutturale.
Eppure in alcuni casi ci è impossibile evitare forme di lettura più “narrative”.

 



 

 Prendiamo per esempio uno dei dittici che personalmente mi hanno più emozionato, quello in cui troviamo
raffigurata a sinistra una bellissima donna anziana, col volto reclinato dal quale si diparte un’onda di fluenti
capelli bianchi. Alla sua destra, un uomo e una donna si baciano appassionatamente sullo sfondo di una
parete monumentale. Col suo essere sfocata la foto appare “rubata”, scattata al volo: un bacio rubato che può
ricordare (non formalmente ma in quanto «atto fotografico», per dirla con Philippe Dubois) il celebre Bacio
davanti all’Hotel de Ville di Robert Doisneau, 1950 (che, ironicamente, a posteriori si scoprì essere stato
realizzato, invece, impiegando due giovani attori in posa). C’è anche in questo caso – come mi fa notare
Monica – un’“eco” strutturale (la filigrana dei capelli della donna anziana pare riprodurre quella sottile che
percorre la pietra alle spalle degli amanti), ma è appunto impossibile non “leggere” la successione in modo
“narrativo”, ossia come flashback nostalgico di un remoto calco di vita – un po’ alla maniera dell’Ultimo
nastro di Krapp di Beckett, per convocare la massima ossessione di Frasca saggista e traduttore –
rimembrato dalla donna. (In realtà confida Monica come la successione, com’è anche “logisticamente”
verosimile, ha visto svolgersi prima il “bacio rubato” e poi, a distanza di tempo, la messa in posa della donna
anziana.)

 



Robert Doisneau, Baiser de l'Hotel de Ville, 1950.

 

Nel descrivere queste immagini, come abbiamo ascoltato, Frasca parla di «un unico affiorare di relitti, da
riportare in secco e giustapporre». Relitti, appunto, sono le impressioni che degli oggetti visti serbiamo nella
nostra memoria genetica per poi riprodurli con strumenti inorganici, verbali o iconici che siano. Questa
doppia articolazione della memoria, diciamo, è stata messa a tema da Frasca sin dalle origini della sua opera
in versi: nella prima raccolta poetica, Rame, pubblicata in due diverse versioni nel 1984 e nel 1999 (e ora
rifusa, insieme al successivo Lime, nel volume Lame, con postfazioni di Giancarlo Alfano e Riccardo Donati,
fuoriformato L’orma 2016: già da questi titoli – che “ruotano” attorno all’innominato «Rime» – è facile
capire quanto quello dei simulacri sia tema decisivo nel suo immaginario) si trova un dittico di testi
brevissimi – sonetti ridotti ancora più crudelmente di quello michelangiolesco – rispettivamente intitolati
Calcare e Ricalcare:

 

su questa pietra stampa questa pietra

quanto resta di pelle che fu tesa

fin quando steso tese la sua tetra

https://www.lormaeditore.it/libro/9788898038992
https://www.lormaeditore.it/libro/9788898038992


crosta l’asciutto stampo dell’attesa

con cui ciascuno fra i midolli scruta

quel che sarà dell’ultima venuta

 

cosi se seguitai seguirti dammi

il senso dell’impronta da seguire

per calcare la strada degl’inganni

senza aver sempre voglia di finire

finire col ringhiare contro il cielo

se la corolla crolla sullo stelo

 

Il tema, centrale nella poetica di Frasca, è quello del riprodurre e fare propri i calchi della tradizione
letteraria. Ma più in profondità allude anche a quello che per me è sempre stato il DNA del suo immaginario,
cioè appunto la somiglianza (ma segreta antinomia) fra riproduzione genetica e ricalco non genetico della
memoria umana. Non è un caso che nei suoi versi torni spesso il tema della fotografia (e non tanto nella
forma dell’ekphrasis quanto come «atto fotografico»): come dire che la scrittura si pone quale equivalente
della riproduzione delle immagini, del suo calcare e ricalcare gli oggetti della realtà fenomenica. Il ricalco è
l’immagine che produciamo per riprodurre quello che ci ha calcato, ci si è timbrato nella memoria: nello
sforzo, a volte vano altre più fortunato, di riprodurre quel calco, di ricalcare l’impronta che la vita ha
impresso sulla nostra mente.

 

Nel suo testo Hegyi spiega come tutto il lavoro di Biancardi si possa riassumere nel continuo ritornare di
immagini agenti (come si diceva appunto, di quelle della memoria, nel pensiero del Cinquecento): immagini
sempre attive che alludono al calco, all’impronta di qualcosa che è stato sottratto e che proprio per questo
lascia memoria di sé. C’è tutta una tradizione filosofica che può essere evocata. Pensiamo ai paragrafi delle
Ricerche filosofiche di Wittgenstein sul tema dell’air de famille: perché le cose si somigliano? Cosa c’è nelle
cose che ci fa percepire una somiglianza tra loro? Oppure a certi frammenti degli stessi anni, meno noti di
altri suoi, di Walter Benjamin, per esempio la Dottrina del somigliante (destinata a essere rielaborata nella
sua teoria letteraria, al momento di parlare di un testo evidentemente attinente a questo tema, Le affinità
elettive). O infine all’opera tarda di Paul Ricoeur, il più grande pensatore contemporaneo della memoria.

 

Il lavoro di Biancardi si dispiega nel tempo perché – come nello sviluppo analogico delle vecchie immagini
fotografiche – ogni immagine-matrice necessita di una certa decantazione. Sino a ispirarle, magari a distanza
di anni, disegni (riprodotti da Sonnoli nel corpo del testo di Hegyi) che, di quell’immagine prima, riprendono
magari pochi tratti – nervature strutturali o motivi decorativi che però, “baroccamente”, si rivelano a loro
volta portanti. Per esempio, esposta al Nitsch, dell’immagine dialettica composta dal sipario (che una
didascalia c’informa essere relativo a un dramma di prigionia e liberazione, Fidelio) e dall’autoritratto col
vestito rosso, che descrivevo all’inizio, è presente anche l’immagine-nesso, il link disegnato a mano che,
dell’immagine-eco, finisce così per essere una sorta di “cartone”. Un diagramma composto dalla memoria



della prima immagine, e dalla sua rielaborazione fantastica.

 





 

Perciò questo lavoro aveva bisogno dell’ulteriore immagine rappresentata dai versi: di Michelangelo e del
suo emulo di cinque secoli dopo. È costitutivamente, strutturalmente poetico un lavoro sull’immagine che
calca e ricalca la memoria del mondo: perché ogni volta compone, con quella matrice, un’immagine
dialettica che è, a tutti gli effetti, una rima mentale. Colpisce che il nostro poeta che sulla rima più ha
lavorato, in questi trent’anni e passa, proponga stavolta un testo che di rime è del tutto privo. Perché tutto il
suo testo, in effetti, rima: con le immagini e, loro tramite, col mondo. Con la sua beltà, e il suo piacer vano,
che il tempo provvederà presto a dismembrare ingiurioso.    

 

Una versione più breve di questo articolo è uscita su «Alias» il 23 aprile. Libro e video di RiMembra
verranno presentati da Andrea Cortellessa e Franco Nucci – con la partecipazione degli autori – a Roma, al
MACRO di Via Nizza, il 13 giugno alle 18.00

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





