
 

Non si deve studiare la Ferrante all’Università 
Stefano Jossa
20 Maggio 2017

Il 7 aprile 2017 si è tenuta all’Università di Napoli Federico II una giornata di studio dedicata a Elena
Ferrante, dal titolo «“di Napoli non ci si libera facilmente”: per Elena Ferrante». È stata la prima
celebrazione della Ferrante nell’Università della città in cui sono ambientati i suoi romanzi, in particolare la
tetralogia dell’Amica geniale che le ha dato un successo planetario. La giornata napoletana ha fatto seguito
alla pubblicazione di un’inchiesta della rivista «Allegoria», sempre attentissima alle dinamiche del
contemporaneo, sulla stessa Ferrante. L’Università inglese era arrivata prima, come spesso in questi casi, con
panels dedicati alla Ferrante ai convegni della Society for Italian Studies a Oxford nel 2015 e a Dublino nel
2016, più seminari, conferenze e tavole rotonde a Londra, Durham, Leeds, Brighton e altrove. È anche
appena uscito un interessante volume in inglese: The Works of Elena Ferrante: Reconfiguring the Margins,
edited by Grace Russo Bullaro and Stephanie Love, Palgrave Macmillan, 2016.

 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/non-si-deve-studiare-la-ferrante-alluniversita
https://test.doppiozero.com/stefano-jossa
http://www.leparoleelecose.it/?p=26963
http://www.allegoriaonline.it/index.php/128-il-libro-in-questione/73/923-elena-ferrante-in-america
http://www.palgrave.com/de/book/9781137590626


Va tutto benissimo, perché la Ferrante è un caso commerciale, che merita discussione e approfondimento;
perché il suo nome è femminile e fa gioco alla promozione dei gender e women studies; perché i suoi
romanzi hanno anche uno spessore letterario oltre a essere un prodotto da supermercato. Dov’è lo scandalo,
allora? Nel fatto che l’Università si occupi del contemporaneo? O che si occupi di una scrittrice/scrittore di
successo? O che insegua le classifiche e le mode? Sono tutti argomenti vecchi, questi, si sa: dai tempi di
Croce, che negava dignità al contemporaneo in quanto privo di quella distanza che sola consente di valutare
criticamente l’oggetto, tante cose sono cambiate, a cominciare dai quei cultural studies che negli anni
Settanta hanno rifiutato la pregiudiziale estetica del canone e promosso l’indagine dei fenomeni culturali
nella loro ampiezza, fino ad arrivare a più recenti aperture, spesso purtroppo autopromozionali, verso tutto
ciò che respira.

 

Datemi cose vive, chiedeva Francesco De Sanctis a proposito della critica letteraria; datemi cose che
respirano, potrebbe essere il motto di tanta critica accademica che lavora oggi col cuscino sulla faccia del
proprio oggetto. Mi scuso per la metafora, ma la situazione di gran parte della critica è proprio questa: non
conta il partner (l’oggetto del mio studio), ma la performance e il suo risultato (la mia ostentazione e il mio
successo). Sono meccanismi notissimi della società di massa, che Guy Debord analizzava benissimo
esattamente cinquant’anni fa. Né c’è bisogno del genio di Claudio Pavone, che dieci anni fa rivendicava in un
bellissimo libro la legittimità della storia contemporanea, per accettare che si parli di Ferrante all’Università
oggi.

 

https://www.marxists.org/italiano/sezione/filosofia/debord/societa-spettacolo.htm
https://www.marxists.org/italiano/sezione/filosofia/debord/societa-spettacolo.htm
http://www.laterza.it/index.php?option=com_laterza&Itemid=97&task=schedalibro&isbn=9788842079910


 

Eppure qualcuno ancora storce il naso, resta perplesso, polemizza su Facebook. Non ti piace la Ferrante?, gli
chiedono, accusandolo di lesa maestà. Ma no, è un passatista, che ritiene che l’universitario debba essere una
vestale del canone, suggeriscono altri, più open minded, con sufficienza. Ed ecco che si fa strada l’attacco più
insidioso, infamante: è invidioso del suo successo. Beato Croce, verrebbe da dire, che almeno aveva a



disposizione delle categorie molto chiare per ribattere. Si può sostenere oggi, nel 2017, che studiare la
Ferrante (e il contemporaneo in generale) sia facile, primo, e superficiale, secondo, perché sui suoi scritti non
c’è quel deposito d’interpretazioni, di sforzi critici e d’impegno intellettuale, che hanno caratterizzato, per
esempio, la critica dantesca o manzoniana? Si può dire che per studiare la Ferrante non si deve andare in
biblioteca e in archivio, fare ricerca, confrontare testi ed elaborare riflessioni? Si può dire che la Ferrante va
bene come argomento da salotto o giornalistico, ma non per le aule universitarie, con un’opposizione tra
superficialità pettegola del giornalismo e cultura alta dell’Università? Si può dire, soprattutto, che ciò che si
colloca in un periodo ancora aperto riguarda la polemica anziché la critica, essendo di pertinenza più del
politico che dello storico?

 

No, non si può. Però viene fuori proprio così la domanda clou su cosa debba fare l’Università oggi, che è
questione ormai ineludibile. Per Croce la risposta sarebbe stata facile: elaborare gli strumenti del pensiero
attraverso la ricerca storica per formare persone intelligenti, dotate di patrimonio culturale e senso critico, cui
spettano le funzioni direttive nella società grazie alla loro capacità di discernimento anziché per le loro
conoscenze tecniche. Per noi le cose sono molto più complesse, per fortuna. Però ricorrere a qualche
discrimine potrebbe non essere così perverso: quello tra descrivere e interpretare, per esempio. L’Università
tende sempre di più, in tutto il mondo, a descrivere l’esistente: l’oggetto è interessante semplicemente perché
è fatto così e io te lo descrivo. L’universitario sta diventando un anatomista, dotato della capacità di fare
l’autopsia di quei fenomeni e testi che tratta come cadaveri da sezionare (un po’ come il partner col cuscino
sulla faccia).

 

Che significati ci siano in quell’oggetto, quali problemi porti con sé, che senso abbia per la nostra
intelligenza di noi stessi e del mondo, sembrano approcci confinati in un iperuranio che l’Università student-
friendly, capace di mostrarci che gli intellettuali non sono diversi dall’uomo comune, ma uguali a lui, solo un
po’ più intelligenti, poco poco, non può che vedere con terrore. Che accadrebbe se gli studenti cominciassero
a ragionare in termini di simbolico, di discorso, di costruzione e decostruzione e ricostruzione, di rete della
cultura e critica del potere? Magari ci mettono in difficoltà, ci contestano, ci spiazzano, ne sanno più di noi.
Meglio evitare, allora, così lo sforzo del pensiero non tocca più a nessuno.

 

Perché è l’intellettuale il grande nemico della società mediatica e capitalistica, che è riuscita ad affidare
questo ruolo ai giornalisti televisivi, agli sportivi e al mito della gente, nel tentativo di sottrarlo a chi potrebbe
svolgerlo diversamente da una chiave emotiva e impressionistica. Il professore-filosofo, che è l’unico vero
professore possibile, perché insinua il dubbio, promuove la curiosità, invita ad andare oltre e stimola la
conoscenza, è la figura più stigmatizzata dall’Università burocratica e aziendalista che da decenni si è
imposta in tutto il mondo.

 

Che c’entra tutto questo con la Ferrante? C’entra, perché la Ferrante (come un corso sulla Juventus o su
Fedez o le lauree honoris causa a Vasco Rossi e Roberto Saviano) serve solo a dire che l’Università parla di
noi, del mondo che ci circonda, dei vincenti nel sistema mediatico e capitalista di cui si parlava più su: si
tratta anche di te. Perché Elena Ferrante all’Università anziché Giovanna Marmo, Maurizio Braucci o
Ferdinando Tricarico, scrittori napoletani di oggi, probabilmente altrettanto o più bravi, ma certo meno
conosciuti di lei/lui? Eh, ma perché lei è più interessante, visto che è emersa, mentre questi ultimi non sono
ancora consacrati dal successo… Allora successo=interesse, con un’equazione che fa orrore a chiunque abbia
un minimo sentore di coscienza politica e ambizione estetica (l’alternativa alla Ferrante non essendo
comunque loro tre, ma tutta la letteratura, da Omero ai giorni nostri). I romanzi della Ferrante potranno pure



essere letterariamente bellissimi, ma l’Università avrebbe il dovere di lavorare su oggetti di più largo respiro
per porre problemi culturali che potranno servire alle future generazioni come strumenti per riflettere sul
presente e pensare le alternative.

 

 

Appiattirsi sull’esistente, senza più uno slancio verso qualcosa che è ancora a venire, è la tristezza
dell’Università di oggi (la “bassa manovalanza” o “bassa cucina”, come amano dire gli universitari stessi,
senza troppa ironia e con una metafora che serve a farli sentire meno intellettuali). Lo statuto critico del
sapere accademico nella cultura occidentale– su una linea di lunga durata che va da von Humboldt, Fichte e
Ortega y Gasset fino a Martha Nussbaum, per citare solo alcuni punti di riferimento imprescindibili sulla
funzione dell’Università come istituzione politica – non si deve al gusto di criticare sempre e comunque, per
partito preso, ma all’obiettivo di pensare un’alternativa al mondo in cui viviamo, perché non si ripeta sempre
e solo il già detto, il già noto e il già affermato: se anche fosse vero che il romanzo della Ferrante può essere
uno strumento di critica al capitalismo, come sostiene qualcuno, lo farebbe comunque ormai da icona del
capitalismo e una critica che brandisce i feticci del proprio avversario come strumenti antagonistici rischia
davvero di ripiegarsi su se stessa e confermare ciò che dice di contestare.

 

Il rischio è insomma quello di ribadire ciò che abbiamo davanti gli occhi, per imbrigliarlo, classificarlo,
inserirlo in gabbie e bacheche, perché non ci sfugga più, non sia vivo, lo possiamo padroneggiare e
soprattutto spiegare: l’universitario sarà vicino al suo pubblico-utente, ma sempre un po’ più intelligente di



lui. Favoriti dall’intrigante giallo della sua identità misteriosa, ordinatori implacabili dello spirito e delle sue
caducità terrestri, classificatori da manuale instancabili nell’applicare logore griglie, rivenditori del reale a
fette e bracconieri dell’anima genuina si fiondano, provvisti di buone intenzioni e pensieri sublimi, a
sezionare, distinguere, schedare e catalogare la Ferrante e i suoi romanzi. L’essere contemporaneo, però,
diceva Agamben qualche anno fa in un aureo libretto, Che cos’è il contemporaneo?, non sta nella com-
presenza al proprio tempo, che è puro dato storico, ma nella capacità di smontare il proprio tempo, tagliarlo
con altri tempi, renderlo inattuale e problematico: «il contemporaneo non è soltanto colui che, percependo il
buio del presente, ne afferra l’inesitabile luce; è anche colui che, dividendo e interpolando il tempo, è in
grado di trasformarlo e metterlo in relazione con gli altri tempi, di leggerne in modo inedito la storia, di
“citarla” secondo una necessità che non proviene in alcun modo dal suo arbitrio, ma da un’esigenza a cui
egli non può non rispondere».

 

Più recentemente, in un libro che è tutt’altro che accademico per spirito e scrittura, Lettori selvaggi, Giuseppe
Montesano ha sostenuto che la lettura è l’unico antidoto al chiacchiericcio mediatico del presente che ci
circonda:«La lettura deve evadere dall’obbligo dell’attualità che è solo la decrepitudine che la nube mediatica
vuole vendere come new: leggere è una delle poche armi rimaste a chi non voglia soccombere
all’onnipresente sistema della menzogna che cambia persino il senso delle parole». Si potrà anche leggere la
Ferrante, allora, pure all’Università, ma solo se l’intento è quello di liberarsi di lei (e di Napoli): facendola
reagire e interagire con l’alterità, individuandone crepe, lacune e omissioni, sporcandola di fango e di sangue.
Perché ogni mitografia abbia la sua decostruzione anziché inutili conferme e prevedibili consensi: la Ferrante
all’Università va benissimo, allora, ma forse è l’Università che non è pronta ad accoglierla.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



