DOPPIOZERO

Verso una filosofia della natura

Francesco Bellusci
19 Maggio 2017

I1 1889 si puo considerare |’ anno di una biforcazione fondamentale nello sviluppo del pensiero filosofico del
Novecento. Esceil Saggio sui dati immediati della coscienza di Henri Bergson, ruotante sulla distinzione tra
materia e spirito, spazio e durata, che allafineil filosofo francese saldera nella cornice monistica del vivente
e della sua evoluzione creatrice, e, aMesskirch, nasce colui che portera al successo il movimento
fenomenologico del maestro Husserl, scatenando in Francialarivoltadei giovani, come Sartre, proprio
contro I’ egemonia bergsoniana: Martin Heidegger.

Lalineadel primo é quelladi unafilosofia dell’immanenza assol uta, di unarealta naturale concepita come
un’infinita memoriavivente, di cui I'io, I’ intelligenza umana diventano una provincia. Filosofia che si pone
comeil “prolungamento” metafisico della scienza della natura e con la stessa dignita di quest’ ultima. E la
linea che nel volgere di un paio di decenni soccomberaal cospetto dellalinea maggiore del Novecento, della
guale Heidegger consacrerai due caratteri principali. Daun lato, I’ antropologia, fondata sull’ eccezione
umana rispetto agli altri enti di natura, in quanto I’uomo & aperto alla possibilita e al senso, nell’ orizzonte del
guale solo s'incontrano il mondo ei suoi oggetti, ovvero e’ unico destinatario dell’ appello dell’ Essere, e,
dall’ altro lato, la dismissione dellafilosofia, cioé I’ articolazione di un discorso filosofico paradossalmente
autofago, che verte sull’impossibilita della filosofia stessa e delle sue pretese conoscitive, diventando cosi
ermeneutica, filosofia analitica, decostruzione o genealogia. |l primato antropologico ha avuto, infatti, come
risvolto il primato del linguaggio umano, col risultato che lafilosofia non solo ha abdicato a se stessa, ma ha
dimenticato e messo tra parentesi il mondo, imprigionandosi nei testi e nelle parole, come lamentava
guarant’ anni faMichel Serres, che invocava un nuovo Rinascimento con il ritorno ad unafilosofiadella
natura, consapevole del fatto che “il mondo cosi com’é non & un prodotto della mia rappresentazione, bensi il
mio sapere e un prodotto del mondo che si autoforma (della natura naturante)” (Hermes 1V. La distribution,
1977).

Rocco Ronchi sembraraccogliere |’ appello di Serresin questo corposo libro che ripercorre e mappain modo
inedito lafilosofia del Novecento, appena pubblicato dalla Feltrinelli col titolo: 11 canone minore. Verso una
filosofia della natura, dove si indicano anche nuove possibili direzioni di marcia per lafilosofiadel XXI
secolo, che ne ridisegnino statuto e validita e ne giustifichino la necessita nel contesto di quei saperi
scientifici in continua trasformazione (innanzitutto, le neuroscienze), che sembrerebbero metterla ancor piu
sotto scacco. Con I’ acribia di un archeologo del sapere filosofico, Ronchi ci suggerisce cheil passaggio da
Bergson ad Heidegger, non e tanto il passaggio dal “momento filosofico” dello spirito aquello dell’ esistenza,
su cui indulge solitamente la storiografia filosofica, ma e il passaggio da un canone ad un altro, daun
paradigma ad un atro, con I’ annesso sottosuolo e costellazione di concetti, categorie, stili di pensiero. 1l libro
di Ronchi € un’ accurata rassegna dei dispositivi fondamentali del canone maggiore del pensiero,

puntual mente decostruiti allaluce delle proposte alternative del canone minore, che I’ autore propone di
rilanciare, attingendolo in filosofi come Bergson, Gentile, James, Whitehead, Deleuze e meno noti come
Gilbert Simondon e Raymond Ruyer.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/verso-una-filosofia-della-natura
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci

Due simboli, sovente richiamati dal testo, possono aiutarci arinvenire |’ opposizione principaletrai due
canoni: |’albero di Sartre e larosadi Bergson. In un noto saggio brevissimo maletterariamente eccel so,
scritto nel gennaio 1939 (Un'idea fondamental e della fenomenologia di Husserl: I'intenzionalita), Sartre
spiegail punto di forza della proposta fenomenologica di Husserl rispetto al’“idealismo” di Brunschvicg e a
“realismo” di Bergson e, cioe, la*“ correlazione” data nello stesso momento di coscienza e mondo: I’ albero
non e qual cosa che, misteriosamente ingurgitato come un alimento, diventala mia rappresentazione, un
contenuto della mia coscienza, esso restafuori di me; ma nemmeno e un assoluto che entrera poi in
comunicazione con me, dice Sartre. L’ albero appare in me perché la coscienza e sempre fuori se stessa,
esplode verso |’ esterno, € coscienza di qualche cosa, e quindi € sempre fuori presso I’ abero, accanto al suo
lembo di terra screpolata.

Ph Kenro |l zu.



Per il Bergson di Materia e memoria e in genere per i filosofi del canone minore, invece, questa coscienza
non e lafuori I’abero o laterra, perché € I’ albero, € laterra. 1l tutto, la natura, € una coscienzain sé prima
che venga catturata e ritagliata dalla coscienza intenzionale dell’ uomo. Nel caso dellarosa— fatto in veritada
un critico di Bergson, Maurice Prandines, nel suo Traité de psychologie générale. Les fonctions élémentaires
del 1943 —, si puo dire cheil profumo di unarosa non esiste nel momento in cui odora per noi OVvero noi Ci
poniamo nell’ atto di odorarla. Larosa odorainnanzitutto per se stessa, anzi il suo odorare coincide col suo
essere, vivere, percepire e anche col nostro godimento. Insomma, I’ albero di Sartre éil fenomeno, |’ apparire
relativo al soggetto umano; larosadi Bergson e I’ apparire stesso dell’ apparire, il puro apparire.

In definitiva, i filosofi dell’immanenza assol uta concepiscono la realta come unitaria. Ma é un Uno che si
complicae s moltiplicain sg, e’ evento del suo continuo differenziarsi e indefinito comunicarsi. Quindi, &
processo, cambiamento, esperienza pura, da considerarsi come assoluto. Cosa significa questo? Significa che
non bisogna pensare in primis |’ esperienza come |’ esperienza di qualcosa e di qualcuno, cioe a partire daun
fondamento che la renderebbe possibile e che si troverebbe miracol osamente fuori dall’ esperienza stessa.
Questa e |’ esperienza come e stata vista dalla filosofia del canone maggiore, vale a dire sempre relativizzata
in riferimento all’ uomo. Bergson, sempre in quel testo che Ronchi sembraritenere il pit audace dellalinea
minore, Materia e memoria del 1896, descrive |’ esperienza pura come un “piano di immagini” che non sono
immagini di qualcosa o per qualcuno, maimmagini in sé&. Per comprendere unatesi alle prime ingenua e
bizzarra, puo essere utile il paragone con un film o una pellicola cinematografica prima che un qualsivoglia
spettatore la visioni, che fa Deleuze, anche sulla scorta della semiologia del cinemadi Pasolini. Non ¢’ e solo
la percezione soggettiva dell’ uomo.

Ogni elemento della natura percepisce, il tutto € cosciente anche se non € una coscienza intenzionale, che del
primo € una piega derivata, riflessa. Anzi, al’ origine dell’ esperienza pura non ¢’ € un soggetto, I’ 1o penso di
Kant o il Dasein di Heidegger, bensi un’intuizione cieca della natura, che “non € esperienza di niente e di
nessuno, ma una singolare auto-affezione traumatica che gli empiristi radicali sono soliti metaforizzare con

I ossimoro di uno spettacol o senza spettatore”, scrive Ronchi. Per fare un esempio di questaintuizione cieca,
Ronchi richiama |’ aneddoto raccontato nell’ X1 Seminario da Jacques Lacan, |o psicanalista collocato nel
guado tra canone maggiore e minore. Un pescatore invita Lacan, a bordo della sua barca, ad osservare una
scatoletta di sardine galleggiante e gli fa notare come egli possa vedere |la scatol etta, mentre |a scatol etta non
puo fare lo stesso nei suoi confronti. Involontariamente, il pescatore induce, invece, Lacan a pensare dla
possibilita che la scatoletta lo guardi senza “vedere’, che faccia comungue esperienzadi lui, della barca e del
pescatore.

Ecco che ad essere sconvolta € la nostra Weltanschauung, il nostro senso comune, datempo colonizzato dal
canone maggiore, che ci ha abituato a pensare |’ esperienza come contingenza, come un’ oscillazione tra
possibile ereale, trail non poter essere e |’ essere, mala contingenza non appare mai in verita, non “vediamo”
mai come qual cosa sarebbe potuto non accadere 0 accadere diversamente e |’ esperienza pura, sempre in atto,
non ne sanulladel nulla. Ancheil pensiero varicontestualizzato nel flusso superindividuale dell’ esperienza e
quindi non considerato come |’ attivita di una sostanza pensante, dell’ ego, come se questo fosse I’ origine del
pensare. Semmai |’ego e il compimento, il risultato, il supergetto del pensare. Inoltre, lafilosofia del canone
minore, che per Ronchi € lafilosofia speculativa ovvero la filosofia tout court, impone di restaurare I’ ipotesi
di una causalitaimmanente e di un infinito attuale, laddove il paradigma antropologico e relativista del
canone maggiore havisto nella finitezza umana non un limite, bensi la condizione di possibilita della
conoscenza, del sapere.



Le parole ele cose di Michel Foucault offrono la prima e la migliore delucidazione di questa svolta
“antropologica’ nella cultura europea moderna, secondo Ronchi, proprio perché ne fa emergere la struttura
epi stemi ca sottostante, quella che opera anche alabase del (neo)kantismo, dellafenomenologiae

dell’ analitica esistenziale, principali correnti demolitrici del canone minore. In altri termini, nell’ episteme
modernal’ uomo si pone come un duplicato empirico-trascendentale, come quell’ essere che acquisisce in se
stesso la conoscenza delle condizioni che rendono possibile ogni conoscenza, che eleva, ciog, lasua
finitudine afondamento del sapere e dei suoi limiti di validita. Cosl, lavita, il lavoro, il linguaggio fanno
parte dell’ empiricita, della storicita dell’ uomo, perché derivano dal corpo, dal bisogno, dall’ attivita parlante,
ma nello stesso tempo diventano la fonte trascendentale del suo sapere. Dal punto di vista del canone minore,
che reintegral’ uomo nella natura e nella sua processualita, per converso, il sapere, la conoscenza, latecnica,
diventano unafunzione e un atto del vivente: la stessa “ scienza della natura € un modo, per la natura, di
esistere”, scrive Ronchi, e, citando la splendida definizione di Canguilhem, trai maggiori epistemologi del
secolo scorso, “latecnica e |’ esperienzairriflessa inconsciamente orientata verso la creazione”.

Ma quali promesse contiene lariabilitazione della filosofia specul ativa? Come puo |’ eliminazione

dell’ eccezione umana e la piena integrazione dell’ uomo nella natura modificare la nostra prospettiva rispetto
allacomplessita del presente? Come puo porsi, piu in generale, il canone minore del pensiero all’ tezza dei
nostri tempi? Alcuni cenni importanti vengono fatti dal libro in questo senso, che s pongono come tracce per
future ricerche o inducono interrogazioni cruciali. Per esempio, se lafilosofia non e solo ideologia o
mitologia dell’ Occidente, per giuntaa servizio del suo progetto imperialistico, come recita uno degli approdi
piu rilevanti delladismissione della filosofia operata dal canone maggiore, ma diventa filosofia speculativa
della natura e dell’ assoluto, non pud al contrario porsi come ingrediente di una cultura comune della
convivenza planetaria?

E se siamo parte integrante della natura, questo non ci permette di guardare in modo meno inquieto di quanto
facciano le apprensioni o le demonizzazioni dellatecnica espresse dal canone maggiore, rispetto al fatto che
I” evoluzione creatrice ha prodotto con I’ uomo un possibile creatore di evoluzione, considerato le conoscenze
raggiunte nelle biotecnologie e nell’ ingegneria genetica? Come comprendere questa “ eccezionalita” di un
uomo che comungue non € un’ eccezione rispetto al resto della natura? Pertanto, giunti nell’ era

dell’ Antropocene e posti di fronte alla sfida di recuperare gli equilibri vitali con la biosfera, non abbiamo
bisogno di restaurare i concetti elo stile di pensiero del canone minore? Certo, questi appaiono ingenui 0
“dissennati” ma, come scrive provocatoriamente Ronchi, “lafilosofia non e saggia e ne s tocca con mano la
dissennatezza da quanto osa affermare”. E, forse, per fareil controcanto al piu grande filosofo del canone
maggiore, solo la dissennatezza ci puo salvare.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







