
 

Un atlante delle emozioni 
Paolo Gervasi
25 Maggio 2017

La vaporosa malinconia lasciata dalla partenza di un ospite gradito. La commozione nel veder trionfare chi
parte svantaggiato. La nostalgia per un luogo in cui non si è mai stati. Ognuno e ognuna di noi probabilmente
ha provato almeno una volta uno di questi stati d’animo. E magari ha fatto fatica a descriverli e a nominarli,
ha pensato che non fossero condivisibili, ha tentato di scuotersi di dosso queste strane sensazioni. Non
sapendo che invece queste emozioni esistono: sono culturalmente riconosciute, hanno dei nomi, una storia e
una geografia. La tribù baining che vive sulle montagne della Papua Nuova Guinea chiama awumbuk la
malinconia lasciata dalla partenza di un amico che si è ospitato, e dispone ciotole d’acqua negli angoli della
casa per assorbire la foschia che l’ospite lascia dietro di sé. L’empatia verso un outsider, l’eccitazione per la
vittoria di chi è destinato alla sconfitta, in Giappone si chiama ijirashi. Il finlandese definisce kaukokaipuu il
desiderio di essere in un luogo lontano, diverso da quello in cui siamo e in cui forse non saremo mai.

 

L’esistenza di queste parole testimonia che in alcuni luoghi, per effetto di particolari configurazioni sociali, la
materia impalpabile e le sfumature impercettibili di cui sono fatte le emozioni si sono condensate in modo da
dare luogo a dei concetti, a delle realtà interiori riconoscibili, che hanno richiesto la legittimazione di un
nome. A guidarci in queste e in molte altre scoperte di geografia emotiva è l’Atlante delle emozioni umane
compilato da Tiffani Watt Smith, recentemente pubblicato da Utet nella traduzione di Violetta Bellocchio.
Sottotitolo: 156 emozioni che hai provato, che non sai di aver provato, che non proverai mai.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/un-atlante-delle-emozioni
https://test.doppiozero.com/paolo-gervasi




 

Un atlante delle emozioni potrebbe sembrare un libro quasi inevitabile oggi, coerente con l’epoca forse più
emotivamente satura della storia, e necessario alla sua decifrazione. Enormi correnti emotive attraversano la
vita pubblica e politica, reazioni emoticoniche determinano le interazioni sociali, un costante overload
emotivo alimenta, quasi come una droga, l’immaginario mediatico, dalle sceneggiature dei talent show a
quelle di Hollywood, dalle emozioni forti della narrativa seriale a quelle pruriginose del gossip. Perfino il
discorso scientifico, per tacere delle pseudoscienze, ha scoperto le emozioni: lo studio del cervello ha
permesso di situare i processi biologici che sottendono alle emozioni, e di mostrare che la vita emotiva è
fortemente connessa ai processi cognitivi “superiori”, che la razionalità è venata di emotività, che il cuore ha
delle ragioni che la ragione spesso sta ad ascoltare.

 

E mentre il diluvio emotivo sembra forzare le strutture stesse del pensiero e la sua agibilità sociale,
travolgendo con drammatiche accelerazioni il tempo lento della logica e dell’argomentazione, c’è chi tenta di
organizzare una resistenza, segnalando la necessità di arginare la prossimità emotiva rispetto ai fenomeni, per
ristabilire la distanza critica necessaria alla comprensione. Paul Bloom, ricercatore a Yale, ha scritto un libro
intitolato Against Empathy, contro l’empatia, tentando di decostruire il mito della più “positiva” delle
emozioni. L’empatia, come molti altri eccessi emotivi, può innescare pericolosi stati di coinvolgimento e
iperreattività, che deformano l’analisi della realtà, e condizionano in senso anti-razionale i processi
decisionali, con conseguenze nefaste, alcune delle quali molto visibili oggi, soprattutto per la vita pubblica e
per l’agire politico.

 

La sfera emotiva rappresenta dunque un campo di negoziazione dei significati del presente, intorno al quale
si sono aperte vaste prospettive interdisciplinari di ricerca: già da diversi anni si parla di emotional turn tanto
in antropologia, quanto nelle scienze sociali e nella ricerca storica. E se è vero che di queste “svolte”
disciplinari, spesso più apparenti che sostanziali, è costellata la storia recente delle humanities, è innegabile
che il tentativo di fare delle emozioni un oggetto di studio, definibile culturalmente e storicamente, può
abilitare una nuova comprensione dei fenomeni del passato, e un’indagine genealogica sull’attuale assetto
psichico ed emotivo della società. Di questa svolta, di questa apertura di prospettive, partecipa senza dubbio
l’Atlante di Watt Smith, che ha il merito principale di portare all’attenzione di un pubblico di non specialisti
il fatto apparentemente contro-intuitivo che le emozioni possano avere una storia, un’esistenza culturale
stratificata e variabile. Il concetto stesso di emozione è storicamente tracciabile, ha un’origine precisa, e non
è sempre esistito come noi lo conosciamo: secondo Thomas Dixon (From Passions to Emotions. The
Creation of a Secular Psychological Category, 2003) è il frutto di una laicizzazione, avvenuta all’inizio
dell’Ottocento, del discorso sulle passioni sviluppato nel corso dei secoli in ambito teologico. Mostrare le
radici storiche e l’evoluzione semantica delle emozioni è un modo di interrogare l’alluvione emotiva del
presente, di ancorarla a una riflessione, di dare una solo apparentemente paradossale profondità agli aspetti
superficialmente emotivi dell’esistenza contemporanea.

 

Il lavoro archeologico dell’Atlante delle emozioni umane non si contrappone soltanto alla coazione al
consumo di emozioni effimere, ma anche a una diffidenza radicata in ambito accademico e scientifico, dove
le emozioni sono state a lungo percepite come parte di quel complesso di dati immediati, di fatti della vita
che cadono al di fuori dei fenomeni interrogabili con gli strumenti della cultura e della scienza. Il movimento
di storiografia delle emozioni entro il quale si inscrive l’Atlante tuttavia è interessante proprio nel suo
tentativo di dare conto dell’esistenza delle emozioni reali, di creare una connessione tra le rappresentazioni e
le concettualizzazioni delle emozioni, culturalmente variabili, e la loro profondità antropologica, la loro
esistenza trans-culturale e metastorica, la loro persistenza e immutabilità percepite.



 

La storiografia delle emozioni, sviluppata da oltre un decennio in ambito anglosassone e solo marginalmente
penetrata nel dibattito italiano, pone il problema a suo modo scandaloso dell’esistenza concreta delle
emozioni, si interroga su ciò che le persone realmente provano, e lo confronta con ciò che è ipotizzabile
abbiano realmente provato in passato. A partire dallo studio delle mediazioni e delle rappresentazioni
culturali delle emozioni, si tenta di andare oltre le mediazioni, per capire a quale nucleo esperienziale le
rappresentazioni danno forma. Questo movimento è perfettamente visibile nell’Atlante pubblicato da Utet,
che nel dare conto della storia culturale delle emozioni segnala sempre il filo che le lega all’esistenza
quotidiana, alla situazione contemporanea, accostando anche alle emozioni fondamentali alcune condizioni
nuove, inconcepibili in altre epoche, come il tecnostress o la cybercondria (la compulsione alla ricerca in
rete). Ogni emozione è introdotta dalla descrizione di una situazione possibile, da uno spunto narrativo, che
suggerisce anche come ogni stato emotivo contenga in sé l’embrione di una storia.

 

Ph: Alamy. 

 

In questo suo registro stilistico colloquiale il libro scherza anche con il linguaggio del manuale di autoaiuto o
della guida alla vita emotiva, introducendo un aspetto che potrebbe far sollevare qualche sopracciglio. Ma
nell’esibire familiarità con la vita emotiva corrente il libro viola, io credo con consapevolezza polemica, un
autentico tabù degli studi storico-culturali, nei quali le teorie decostruzioniste e post-strutturaliste hanno agito
in profondità (ma non solo queste: si tratta di un processo di ipostatizzazione del linguaggio e di astrazione
delle pratiche simboliche che risale alle origini stesse della modernità), e hanno sedimentato l’idea che nelle
interazioni umane tutto è cultura, rappresentazione, linguaggio, codice. Una diffidenza e un pudore
profondamente radicati (e per molti aspetti giustificati), sorgono ogni volta che si devono maneggiare le
nozioni di realtà, esistenza, vita, natura.



 

Al contrario, lo scarto introdotto dalla storiografia delle emozioni è il tentativo di partire dalle
rappresentazioni, dalle articolazioni e variazioni culturali che interessano le emozioni, per bucarle, per
arrivare a toccare qualcosa che fa parte delle nostre interazioni di base con l’ambiente, della nostra esistenza
biologica. Non a caso, l’Atlante delle emozioni umane, così come gran parte delle ricerche affini, individua
nel libro di Charles Darwin The Expression of the Emotions in Men and Animals, del 1872, lo sfondo
antropologico sul quale si innesta  la storia culturale delle emozioni. Darwin compila una sorta di catalogo di
fossili emotivi, di espressioni delle emozioni primordiali, che costituiscono il sostrato animale della vita
emotiva, al quale si applicano le trasposizioni e le traduzioni culturali (e stupisce che manchi del tutto, in
Watt Smith come nella maggior parte degli studi dello stesso tipo, un riferimento a Warburg, il grande
rabdomante delle “forme emotive” cristallizzate nell’arte, che pensava di organizzare proprio in un atlante
figurativo le immagini che hanno stilizzato nel movimento delle figure, esperienze psichiche ed emotive
antropologicamente radicate).

 

Il concetto di traduzione è centrale nelle teorie delle emozioni che sono comparse in ambito storico. William
Reddy, nel suo libro The Navigation of Feeling, ha descritto le rappresentazioni culturali degli stati emotivi
come traduzioni del nucleo duro, persistente, trans-culturale dell’esperienza emotiva, e come atti linguistici
che nel dire le emozioni necessariamente le plasmano, le informano. Esistono degli oggetti, le emozioni, che
hanno a che fare con la vita biologica dell’individuo e che i linguaggi umani traducono. Le emozioni
prendono la forma del discorso e dei gesti che le rappresentano: sono performance verbo-motorie che
riattivano secondo modalità culturalmente definite esperienze antropologiche profonde, stati psichici
antichissimi.

 

Una teoria delle emozioni fondata sul concetto di traduzione e di performance consente di superare tanto il
dualismo psicologico tra realtà oggettiva e soggetto che la conosce, quanto la pandiscorsività del post-
strutturalismo che nega l’esistenza di una realtà esterna al linguaggio. Le emozioni sono esattamente questa
realtà esterna al linguaggio, che la mente cerca di catturare, concettualizzandola e formalizzandola. Nel farlo,
mette in contatto processi biologico-cognitivi e strumenti culturali, elaborazioni interiori e forme sociali: le
indagini neuroscientifiche sull’elaborazione cerebrale delle emozioni vengono integrate in questa prospettiva
di studio, ma con un approccio critico che segnala come non bastano le reazioni chimiche del cervello a
determinare un’emozione, mentre servono sempre un corpo e una mente che la agiscono in un contesto
culturale. Eppure è proprio contro questo sfondo di reazioni corporee e di legami chimici che si ritagliano le
emozioni culturalmente conoscibili.

 



Elisabeth-Louise Vigée Le Brun, Autoritratto, 1787.

 

La storia delle emozioni si intreccia alla storia della scienza e della medicina: serve una nuova concezione e
una nuova cura del volto e in particolare della bocca perché possa affiorare, nella Parigi della metà del
Settecento, la smile revolution indagata in un libro di Colin Jones (The Smile Revolution in Eighteenth-
Century Paris). In un’increspatura emotiva, in una smorfia si manifesta il vasto complesso di trasformazioni
sociali e culturali che preparano la prima grande rivoluzione politica della storia. Ed è a partire dalla storia
della fisiologia umana, e della sua culturalizzazione, che si possono indagare le manifestazioni del pianto
nella società inglese, mostrando come la mitologia dello “stiff upper lip”, della assoluta continenza emotiva
del popolo inglese, sia non solo il frutto di una costruzione culturale, ma anche di precise politiche delle
emozioni (è ciò che ha fatto Thomas Dixon nel suo Weeping Britannia. Portrait of a Nation in Tears).

 

Pensare alla nostra esperienza delle emozioni come al frutto di una traduzione ci riporta all’Atlante delle
emozioni, la cui edizione italiana ha dovuto affrontare problemi traduttologici molto significativi. Non solo
perché si è trovata di fronte a emozioni intraducibili, come quelle che abbiamo citato all’inizio, ma anche
perché ha dovuto dare conto delle diverse storie etimologiche relative ai nomi di alcune emozioni, che
nell’adozione di radici diverse rivelano diverse sfumature di significato. La pesantezza che si nasconde nella
tristezza è più evidente nell’inglese sadness, etimologicamente legato al concetto di sazietà (e al latino satis),
così come alla presenza di un peso rimanda più visibilmente boredoom, la parola inglese per “noia”. Ed è più
facile vedere lo splendore che illumina la contentezza nell’inglese gladsomeness, sostantivo che rimanda al
campo semantico della luce.

 

Questi affascinanti percorsi semantici e lessicali dimostrano ulteriormente che le emozioni hanno una storia e
una geografia, e che la loro nebulosità può condensarsi in modo diverso a seconda dei climi culturali e
sociali: è l’autrice stessa a utilizzare nella sua introduzione la metafora della catalogazione della forma delle



nuvole per alludere al lavoro di classificazione delle emozioni. Della natura sfuggente e refrattaria alle
definizioni univoche delle emozioni è specchio anche la struttura del libro: organizzato come un dizionario,
funziona attraverso una rete di rimandi interni che lo rendono un ipertesto, e che servono a segnalare la
contiguità e la sovrapponibilità delle diverse situazioni emotive, le sfumature che le fanno scivolare una
nell’altra, l’instabilità molecolare dei campi emozionali. Tanto che diventa difficile smettere di seguire le
catene analogiche, difficile circoscrivere la definizione di un’idea emotiva a una sola voce, difficile
rinunciare a percorrere la selva di incroci e rimandi reciproci per seguire una lettura lineare. Come si fa, del
resto, a segnare con esattezza il confine tra frustrazione ed esasperazione? Provare per capire. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

