
 

Simbolico 
Vanni Codeluppi
6 Giugno 2017

Tutte le culture sociali, com’è noto, fanno uso di simboli e sviluppano dei più o meno articolati linguaggi
simbolici. Ma per gli antropologi il simbolico è qualcosa di notevolmente differente. Si tratta infatti di una
dimensione particolare della realtà sociale. La dimensione propria del mito, della magia e dell’irrazionale, la
quale sembra possedere al suo interno una specie di forza primordiale che è difficile da comprendere e
controllare per gli occidentali contemporanei. Essi, infatti, riescono facilmente a riconoscere la presenza del
simbolico all’interno delle cosiddette «civiltà primitive», come d’altronde hanno fatto per molto tempo gli
antropologi, mentre sono in difficoltà quando il simbolico opera dentro le società occidentali, che si sono
sviluppate proprio cercando di rimuoverlo dal loro primario territorio d’azione. Perché il processo di
civilizzazione dell’Occidente ha via via definito delle regole che impongono il controllo delle emozioni e una
rigida regolamentazione dei comportamenti.

 

Lo ha dimostrato Norbert Elias nel suo celebre volume La civiltà delle buone maniere, che ha fatto vedere
come lo sviluppo in Europa del processo di civilizzazione tra l’XI e il XVII secolo abbia potenziato il
sentimento del pudore e soprattutto abbia dato vita a una progressiva separazione tra la sfera pubblica e
quella privata dell’esistenza umana. In realtà, tale fenomeno si è sviluppato soprattutto nel corso
dell’Ottocento, quando la borghesia ha avuto la capacità di creare un potente muro simbolico in grado di
tutelare e difendere la sua intimità domestica. Prima della sua presa del potere, infatti, la distinzione tra il
pubblico e il privato era piuttosto debole. Ma nell’Ottocento si è operata una netta separazione tra i
sentimenti e le emozioni della vita intima e tutto ciò che si trova all’esterno di tale vita. Il pudore ha assunto
così una particolare importanza all’interno della cultura sociale. E in seguito, con il diffondersi del benessere
economico, questo modello si è progressivamente esteso all’intera società. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/simbolico
https://test.doppiozero.com/vanni-codeluppi


 

Nonostante ciò, il simbolico continua ad essere significativamente presente nelle società occidentali. Non può
essere infatti totalmente cancellato dalla cultura sociale e a volte riemerge in maniera inspiegabile, affluendo
negli interstizi e negli spazi che gli vengono lasciati liberi. Perché dev’essere considerato qualcosa che è
ineliminabile dall’esistenza umana. Il simbolico, in altre parole, può essere visto in maniera simile a come
l’ha interpretato lo psicanalista Jacques Lacan, ovvero come un termine che rimanda a tutto ciò che può
essere considerato irrazionale. Lacan cioè considerava il simbolico uno spazio primario per gli esseri umani,
in quanto in esso sono depositati i simboli linguistici e sociali ed è operante quell’ordine del linguaggio che
fa funzionare l’inconscio.

 

Un esempio evidente di manifestazione del simbolico lo possiamo trovare in quel sacrificio della propria vita
che viene praticato da parte di molti terroristi contemporanei. Non a caso Jean Baudrillard, che nel volume
Lo scambio simbolico e la morte ha analizzato a lungo il simbolico chiamandolo anche «scambio simbolico»,
ha considerato il dono estremo che i terroristi fanno della propria vita qualcosa di esemplare da questo punto
di vista, perché si presenta come una sfida impossibile da ricambiare. Dopo l’attentato del 2001 alle Twin
Towers di New York, agli occhi di Baudrillard il simbolico è sembrato rianimarsi. A suo avviso, infatti,
poiché il reale ha assunto le sembianze del simulacro, solo un evento simbolico come quello terroristico può
essere vissuto come un vero evento. Però, anche un evento clamoroso e «inimmaginabile» come il crollo
delle Twin Towers non può trasformarsi in qualcosa di reale, perché rimane in quella condizione ambigua
che fonde insieme realtà e finzione dove tutto oggi sembra essere collocato.

 



Ciò contribuisce a rendere il simbolico ulteriormente poco comprensibile per il nostro sguardo di persone
cresciute all’interno della cultura occidentale. Ne deriva infatti che, come ha affermato l’antropologo René
Girard, «essere pronti a pagare con la propria vita il piacere di veder morire l’altro, ai nostri occhi non
significa nulla» (Portando Clausewitz all’estremo, p. 309). La concezione occidentale del risentimento non
arriva infatti al punto di prevedere il suicidio, a differenza delle religioni arcaiche che hanno
sistematicamente impiegato i sacrifici di tipo rituale per tentare di proteggere le società umane dalla loro
stessa violenza. Ma noi occidentali, attraverso lo sviluppo del processo di civilizzazione, ci siamo liberati
dell’idea di sacrificio e dunque anche della possibilità di lottare contro la violenza connaturata agli esseri
umani che tale idea ci poteva offrire. Di fare ricorso cioè a uno strumento in grado di evitare all’umanità di
continuare a proseguire sulla strada della propria autodistruzione. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

