DOPPIOZERO

|| supermusulmano

Andrea Pinotti
20 Giugno 2017

Nell’inarrestabile sequela di attentati rivendicati da organizzazioni fondamentaliste islamiche che a partire
dall’ 11 settembre hanno scosso e stanno scuotendo I’ Europa e il mondo, quello di mercoledi 7 giugno 2017,
perpetrato in duplice forma contro il Parlamento iraniano e il mausoleo dell’ ayatollah Khomeini a Teheran,
merita una riflessione particolare e un pezzo di costume.

Unariflessione particolare: perché nell’ inevitabile quanto fuorviante semplificazione con cui tendiamo a
leggere il fenomeno del terrorismo di matrice islamica, finiamo troppo spesso intrappolati nellaretorica

ideol ogica e geopolitica“noi vsloro”, e abbracciamo un quadro in bianco e nero che riduce quel complesso
clash of civilizations di cui parlava Samuel Huntington a una contrapposizione “ Occidente vs Islam”. Ma

I attentato di Teheran (capitale di uno stato a maggioranza sciita) e stato subito rivendicato dall’ Isis (di
ispirazione sunnita) attraverso |’ agenzia di propaganda Amag, ripresa e amplificata dall’ emittente saudita Al-
Arabiya.

Un pezzo di costume, allalettera: poiché pare che gli attentatori si siano infiltrati nel Parlamento vestiti da
donna, cioe protetti da un burga che sottraeva agli sguardi indiscreti delle guardie all’ ingresso non solo la
loro identita, maancheil loro mortifero bagaglio di armi ed esplosivi. E i loro dispositivi wearable, per
filmare in diretta e postare simultaneamente il video delle loro gesta.

Quellariflessione particolare ci induce a dismettere definitivamente la schematica antitesi Occidente vs
Islam, ricetta che viene sempre di nuovo servita come se si trattasse di uno scontro planetario fravalori
supremi di incompatibili culture. E ci suggerisce piuttosto di adottare il termine di “jihadosfera’, che da

gual che tempo a questa parte viene impiegato per designare un intricato ed eterogeneo arcipelago di
organizzazioni, cellule, dottrine, che intreccia in maniera indissolubile teologia, politica, economia, e che non
di rado s esprimein unaserie di sanguinosi attacchi rivolti da organizzazioni fondamentaliste islamiche ad
altri gruppi musulmani. L’ Iran del resto conosce bene tale arcipelago, 1o ha gia provato sulla propria pelle: e
del luglio 2010 un attentato realizzato da estremisti sunniti che uccide 29 persone in una moschea nella citta
sud-orientale di Zahedan.

Quel pezzo di costume deve invece inquadrare questo significativo episodio di travestitismo allaluce dei
regimi di visibilita einvisibilita del corpo — maschile e soprattutto femminile — adottati nelle culture
islamiche piu o meno fondamentaliste. V ariamente modulato secondo una scala progressiva di occultamento
dellafigura—dallo hijab a burga, passando per il chador eil nigab —, il velo filtrafino allo sharramento
totale |’ accesso ottico da parte dell’ uomo al corpo delladonna, sigillando in un vincolo strettissimo le
pratiche del potere e quelle del desiderio. E un dispositivo che non cessadi interrogare e di inquietare il
regime scopico occidentale, informato (almeno in lineadi principio) allatrasparenza e allatotale visibilita, e
cheraggiunge il culmine del paradosso nel selfiesconi quali s immortalano in foto di gruppo donne
musulmane la cui fisiognomicaindividuale & azzerata dal burga che le inghiotte (su questo e altri paradossi, e
sui molti stereotipi e pregiudizi che avvolgono — che velano —i nostri discorsi sulla questione del velo, ha


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-supermusulmano
https://test.doppiozero.com/andrea-pinotti
http://en.alalam.ir/news/1979773

scritto pagine molto illuminanti Bruno Nassim Aboudrar nel suo Comeil velo e diventato musulmano,
Raffaello Cortina 2015).

Gianel novembre del 2013 il ventisettenne cittadino inglese di origini somale Mohammed Ahmed Mohamed,
sottoposto a misure restrittive da parte dell’ antiterrorismo britannico, si eradato alla macchia en travesti,
sfilandosi la cavigliera elettronica e infilandos in un burga. Oraa Teheran il burga diventa atutti gli effetti
un elemento costitutivo del kit del terrorista, insieme al’ AK-47 e alla cintura esplosiva. Si puo prevedere che
lo stratagemma fara scuola. Indurra anche ariconsiderare i protocolli di ispezione sui corpi femminili
coperti?

Il fondamentalismo islamico non & tenero con le tendenze al travestitismo e piu in generale con le questioni
transgender e con tutte quelle pratiche che si pongono al di fuori del tradizionale rapporto uomo-donna,
omosessualitainclusa. Uno dei capitoli piu eloquenti di Non aspettarmi vivo (Einaudi 2017), il libro scritto
dalle giornaliste Anna Migotto e Stefania Miretti, ci raccontalastoriadi Souror (Sharky per gli amici), una
ragazza tunisinatransgender di ventitré anni, ingegnere del suono per una emittente televisiva. Sharky, che
tieneil Corano sul comodino, deve vestirsi con le maniche lunghe per coprire i tatuaggi, portare un finto
anello di fidanzamento a dito. Nonostante questi travestimenti € costretta a usare il taxi per recarsi a lavoro,
perché sui mezzi pubblici viene verbalmente aggredita dai “barbuti”, che le contestano i suoi abiti maschili, i
suoi piercing, I’assenzadel velo. Dalle parole si passa poi ai fatti: un’ aggressione davanti a casa, calci, e un
coltello nella pancia (la cicatrice presto dissimulata dall’ ennesimo tatuaggio). Alloralafuga: un tragitto
rocambolesco attraverso la Serbia, I’ Austria, la Germania, e |’ approdo a Bruxelles, in un centro di
accoglienzavicino a Molenbeek. “Incredibile: in quel quartiere ¢’ erano proprio le persone dalle quali ero
appenafuggita. Avevano le stesseidee, gli stessi atteggiamenti dei tunisini che mi insultavano per strada,
I"unica differenza stava nel fatto che si trattava di ragazzi nati in Europa”. Il 22 marzo 2016 esce allafermata
Maelbeek della metropolitana, giusto un treno primadi quello su cui si sarebbe fatto esplodere Khalid El
Bakraoui. Scampa all’ attentato, ma non alle minacce (recapitatel e da un account con la bandiera nera di
Daesh), non al coltello (che la raggiunge nuovamente sotto casa, a Etterbeek): “Non posso piu restarein
Belgio — confida su Skype ale giornaliste —, ¢i sono troppi musulmani qui”.

La banalita dell’ orrore nelle voci dei ragazzi jihadisti: e il sottotitolo del libro di Migotto e Miretti che hanno
pazientemente raccolto una serie di storie sui ragazzi convertiti all’Isis e ale promesse del Califfato (ragazzi
che sono partiti e sono gia morti, o che stanno tutt’ ora combattendo in Siria, 0 che dopo esser partiti hanno
cercato di rientrare, non tutti riuscendoci, e quelli che ci riescono finiscono in carcere). Queste storie sono
punteggiate dalle testimonianze dei loro amici attoniti rimasti a casa, delle loro famiglie sconvolte. 1| campo
dell’inchiesta é stato soprattutto la Tunisia: “Lanazione trale piu istruite, tolleranti e occidentalizzate del
Maghreb, premio Nobel per la pace 2015 e patria dell’ unica primavera araba ancora protesa verso un
possibile lieto fine, € ancora quella che hafornito allo Stato islamico il maggior numero di foreign fighters’.
Storie di rapper e di ballerini di break dance, di giovani gaudenti con buoni voti al’ universita (no, i neo-
arruolati non vengono innanzitutto reclutati nelle classi sociali disagiate e disperate), che dall’ oggi al domani
scoprono il fascino di un Corano iper-rigorista sintetizzato per i 140 caratteri di Twitter o per un post su
Facebook.

Frale molte possibili ragioni che possono aiutare a comprendere un fenomeno che spesso si configura come
un’ avventura di gruppo fraamici, le due autrici sottolineano il ruolo giocato da quel processo di forzata de-
teologicizzazione del paese condotto con sistematicita da Bourguiba e dal suo successore Ben Ali:



imponendo un laicismo fondamentalista e desertificando ogni risorsareligiosa del popolo tunisino, lalinea
secolarizzata del due presidenti avrebbe prodotto un vuoto nel bisogno di credenze e di ideali, alimentando
quell’ humus sul quale avrebbero potuto poi attecchire con facilitale lusinghe dell’ Isis. A questaipotesi va
aggiunta una considerazione statistica e sociopedagogica: sembranon si annoverino frai giovani entusiasti
studenti o laureati in materie umanistiche; ingegnerialafada padrona, e poi medicina, informatica, discipline
tecniche, economia. Daesh finirebbe dunque per corrispondere a una sorta di sete metafisica, risultando
fortemente attrattivo per giovani spiritualmente disidratati dal combinato disposto di secolarizzazione e
razionalizzazione tecnicistica.

Opera di Abbas Kowsari.

Sempre statistico, ma questa volta anagrafico, e il dato secondo il qualei dueterzi dei radicalizzati hanno tra
i 15ei 25 anni. Su questo range ci invitaariflettere Fethi Benslama, psicoanalista e docente di
Psicopatologia clinica all’ Université Paris-Diderot nel suo recente volume Un furioso desiderio di sacrificio.
Il supermusulmano (Raffaello Cortina 2017). Si tratta di un periodo che corrisponde a una prolungata
adolescenza, che fa seguito a un’infanzia sempre piu breve (fenomeno che interessa la contemporaneita non
solo occidentale): “Se il bambino si pone come terapeuta della suafamiglia, si puo dire che I’ adolescente
crede di poter essere il guaritore del suo gruppo sociale — il salvatore della societa, se non dell’ umanita’. A
dominare I’ adolescente sono in primo luogo due componenti fondamentali: I'idealita e I’ identita.



Laricercadi ideali che consentano al giovane soggetto di connettere I’individuale el collettivo, la propria
generazione a quelle precedenti e aquelle future, si dispiegain un momento di “disidealizzazione”
(caratterizzato da noia, depressione, senso di vuoto) seguito da unafase di “reidealizzazione” (contrassegnato
da esaltazione, passione, desiderio di trasformazione del mondo, pienezza del senso). In questa congiuntura
critica, I’ offerta jihadista costituisce una vera e propria “ seduzione narcisisticadegli ideali”. Laricerca

dell’ identita — analogamente articolata in unafase di “deidentificazione” e di “reidentificazione” — esprime
I’esigenza di liberarsi del Séinfantile e di reinventarsi un nuovo profilo identitario, il proprio posto nel
mondo.

Lapeculiare fragilita di questa condizione, con tutte le ansie e angosce annesse e connesse, viene
efficacemente affrontata e a suo modo risolta da un miraggio esistenziale che ipnotizzal’ adolescente: “11
soggetto ne guadagna una sedazione dall’ angoscia, un sentimento di liberazione, degli slanci di onnipotenza.
Diventa un altro, sceglie un altro nome. Adotta comportamenti identici ai membri del suo gruppo”. Bruciale
fotografie della sua precedente vita. Si fa automa (clone, direbbe il W.J.T. Mitchell di Cloning Terror).

Fin qui, pero, assistiamo a una dinamica non specificamente islamica: una dinamica che aveva ben delineato
il Freud della Psicologia delle masse e analisi dell’io, e che si e tragicamente concretizzata nei regimi
totalitari novecenteschi. Che cosafadi quell’ automa un automa specificamente jihadista? Che cosalo rende
un supermusulmano? Il soggetto candidato alla radicalizzazione viene col pevolizzato e accusato di aver
distrutto le proprie radici, di non aver condotto unavita all’ altezza del puro ideale musulmano. Oppure viene
convinto di essere lavittimadi uno sradicamento operato dai genitori (troppo laici, troppo tolleranti) o dallo
stato, di unaferita apertanel lontano 1924 (con |’ abolizione del Califfato ottomano per mano del padre della
Turchiamoderna, Kemal Atatlrk), poi approfondita con gli innumerevoli soprusi ai danni delle comunita
islamiche nel mondo da parte di un Occidente arrogante e infedele, e mai piu rimarginata. Una ferita della
quale lui puo oraessereil grande riparatore e vendicatore.

Equidistante dai suoi acerrimi nemici — I’ occidentale e il musulmano occidentalizzato — il supermusulmano é
(Benslama ne ha conosciuti parecchi nel suo punto di osservazione e di ascolto: un consultorio pubblico di
Seine-Saint-Denis) un musulmano profondamente ossessionato dalla convinzione di non esserlo a
sufficienza, persuaso di aver perso le sue radici — o di non averle mai avute, come i neo-convertiti —, e di
doverle a piu presto ritrovare non sullaterra, main cielo, sacrificandosi come martire in un entusiasmo che
non conosce né sfumature ne grigi, né incertezze né oscillazioni. Come osserva Sara Guindani nellalimpida
prefazione che accompagna |’ edizione italiana, il supermusulmano € “un soggetto incapace di quella dose
necessaria di ambivalenza che struttura ogni psichismo sano”, dominato dallalogica“di separare
fittiziamente e insidiosamente |’ altro e lo stesso, I’ autentico dall’ inautentico”.

Quasi un secolo di islamismo ha scrupolosamente preparato |’ avvento del supermusulmano: Benslama
respinge tanto lates “essenzialista’ (che interpretalaviolenzaeil terrore come consustanziali all’ [slam),
guanto lates “storicista’ (che spiegail terrore islamista come un prodotto diretto dello strapotere
occidentale), per proporre una lettura dell’ islamismo come progetto utopico portato avanti da una parte di
musulmani che puntano all’ abolizione della separazione fra potere politico temporale e autoritareligiosa, a
fine di assorbire totalmente il politico nel teologico. Il supermusulmano il braccio armato di tale progetto.
Un braccio che finisce per rivolgersi contro quello stesso Islam che dice di voler difendere eripristinare,
secondo quella sindrome autoimmune che Jacques Derrida aveva diagnosticato per o stesso Occidente
all’indomani dell’ attacco alle Torri Gemelle.



Si puo intravedere una via d’ uscita? Nella sua prospettiva “ psicopolitica” Bensdamaricorre a dispositivo
(cosi caro aLacan) dello specchio per delineare un possibile superamento del supermusulmano: durante il
regime di Ben Ali il volto del presidente pervasivamente dominavail paese in migliaiadi riproduzioni,
offrendosi narcisisticamente come lo specchio nel quale ogni tunisino dovevaidentificarsi. Unavolta
spodestato, e sue gigantografie sono state sostituite da un gruppo di artisti con quelle di uomini e donne
sconosciuti: “ All’ utopia dell’ occhio unico si € sostituita |’ eterotopia degli sguardi”. E questo il segno
importante di una possibilita: di un diverso stadio dello specchio in cui la Tunisia, compiendo il proprio
passaggio da comunita (Gemeinschaft, fondata sull’ appartenenza allafamiglia o al clan) a societa (
Gesellschaft, incentrata sul contratto sociale riflessivo), in cui eterogenei rapporti di identificazione e
disidentificazione rispetto all’ | slam possano pacificamente coesistere tanto sul piano soggettivo quanto su
quello intersoggettivo.

La cruda cronaca per ora sembra tacciare giorno dopo giorno questaipotesi come un’ utopiailluministica. C' e
daaugurarsi che lo specchio nel frattempo non si appanni.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




