
 

Tannhäuser secondo Romeo Castellucci 
Pietro Bianchi
29 Giugno 2017

Lo ying e lo yang, l’attivo e il passivo, la materia e la forma, la stanzialità e il nomadismo, la famiglia e la
collettività, in una parola il femminile e il maschile: le cosmologie tradizionali o junghiane hanno sempre
promosso una certa forma di sessualizzazione fondamentale della propria idea di universo. Il femminile e il
maschile sarebbero qualcosa di ben più radicato della semplice differenza anatomica della sessualità umana:
sarebbero a tutti gli effetti dei principi primi ontologici che presiedono alla divisione dell’universo. È stato
Lacan a dire che invece non esistono delle essenze fondamentali di ciò che è femminile e di ciò che è
maschile: qualcosa che gli esseri umani dovrebbero riequilibrare. Il godimento della sessualità è uno solo,
non ve n’è una tipologia femminile e una maschile che debbano incontrarsi e bilanciarsi l’una con l’altra. La
libido è di un tipo solo per tutti i sessi perché la sessualità non è la mediazione/incontro di due essenze, ma è
un taglio che separa e disequilibra i corpi da se stessi e non v’è alcun modo di ritornare a un pacificazione
originaria. O per meglio dire, la sessualità non ha essenza perché è il nome di ciò che impedisce a ogni
essenza di essere Una. È importante avere in mente questo tipo di lettura quando ci approcciamo a un autore
come Richard Wagner che invece viene sistematicamente letto sulla scorta di un dualismo che opporrebbe
l’amore carnale a quello sacro, l’individuo e la comunità, la modernità all’antichità, la cultura pagano-nordica
e quella cristiana. È stato merito tra gli altri di Slavoj Žižek in un bellissimo libro ormai di molti anni fa,
Opera’s Second Death (2002, scritto con Mladen Dolar), di aver proposto un’interpretazione monistica di
Wagner che ruotasse attorno al problema del godimento e della pulsione di morte.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/tannhauser-secondo-romeo-castellucci
https://test.doppiozero.com/pietro-bianchi


 

È proprio questo quello che vediamo all’inizio del primo atto della splendida messa in scena che Romeo
Castellucci ha fatto del Tannhäuser di Richard Wagner alla Bayerische Staatsoper di Monaco di Baviera lo
scorso 21 maggio (drammaturgia di Piersandra di Matteo, coreografia di Cindy Van Acker, direzione
d’orchestra di Kirill Petrenko con interpreti principali Klaus Florian Vogt e Anja Harteros) dove i primi versi
del libretto – “È troppo! È troppo!” – stanno proprio a indicare questa dimensione intrusiva, perturbante ed
eccessiva del godimento. Il cantore Tannhäuser letteralmente intrappolato dalle seduzioni carnali nel
Venusberg, il monte della dea Venere, è terrorizzato dall’eccesso della corporeità e del godimento. La buona
forma del corpo umano è una silhouette vuota che rimane sullo sfondo della scena come se fosse un’idea
puramente immaginaria e artificiale, mentre di fronte a noi vi è solo un enorme ammasso informe di pelle, di
pezzi di corpo che colano sul palco come se avessero perso ogni consistenza (quasi come in Society, il grande
film horror di Brian Yuzna o per certi versi come nello spettacolo Hey Girl! di Castellucci di qualche anno
fa). È davvero un corpo senza organi e senza confini quello dell’eccesso di godimento del Venusberg:
un’esperienza limite, orrorifica e inquietante.

 

Ma perché Tannhäuser se ne vuole andare? Perché vuole rifiutare il godimento infinito che la dea gli può
dare? Perché rifiuta il piacere senza limiti e senza fine? Se lo chiede il filosofo lacaniano Mladen Dolar in
uno dei testi che accompagnano il programma di Monaco di Baviera (a cura di Piersandra Di Matteo e Malte
Krasting), e la sua risposta è tutt’altro che scontata: perché se da un lato Tannhäuser pare essere incapace di
sopportare questo piacere senza limiti, dall’altro forse è proprio l’idea di un piacere eterno che fa problema,
non tanto per il suo essere senza limiti ma per il suo essere troppo limitato. Il godimento – o come spesso si
dice utilizzando l’espressione francese, la jouissance – di cui parla Lacan non è uno stato di estasi sul
modello di un orgasmo prolungato e infinito: il suo statuto è piuttosto formale. La jouissance è l’eterna
inquietudine di ogni forma, l’impossibilità di una stasi definitiva. Il godimento non è un piacere potenziato
ma è la perturbazione di ogni piacere. “È il godimento, con tutto il suo eccesso senza limiti quello che gli
viene offerto sul Venusberg? O piuttosto il godimento è quello che lui ricerca oltre il Venusberg,
andandosene via dal Venusberg?” si chiede Dolar. Il godimento non è una sostanza ma è ciò che separa
dall’interno ogni sostanza.

 

https://www.staatsoper.de/en/productioninfo/tannhaeuser-1/2017-07-09-18-00.html


 

Castellucci allora decide di prendere questa via e di costruire attorno al libretto wagneriano più che sul
libretto –  evitando cioè costantemente la via dell’illustrazione – una serie di immagini che provino a mettere
in forma questa istanza riluttante a ogni messa in forma. E lo vediamo già dalla posizione che letteralmente
Tannhäuser occupa, e cioè il punto cieco del campo visivo: dal Venusberg da cui se ne vuole andare, dalla
comunità dei cantori della Wartburg da cui viene cacciato (nel doppio senso di “essere espulso” e di “essere
preso come preda di caccia”), ai pellegrini che vanno a chiedere perdono al papa che lo rinnegano (perché
non gli viene data l’assoluzione) fino a questo statuto di erranza estrema oltre la vita e la morte durante il
terzo atto finale. Il suo posto è insomma quello di essere sempre fuori posto, o per meglio dire, di essere in
ogni luogo il punto di esclusione interna. E infatti ritornano nella messa in scena di Castellucci una serie di
figure dell’accecamento, a partire da un’ouverture dove una lunga fila di arcieri perforano un gigantesco
occhio (e poi un orecchio) all’effetto glaucoma, cioè a quella lesione del nervo ottico che genera dei buchi
nel campo della visione. L’idea è proprio quella di dare una sorta di manifestazione formalizzata del
godimento invece che una sua rappresentazione: dunque costruire uno spazio scenico costantemente
attraversato da una divisione interna e da un’asimmetria.

 



 

La vera e propria immagine teatrale che allora Castellucci rileva dal libretto è quella della freccia: si tratta
appunto di un’istanza di taglio, di separazione, di perforazione, di ferita che si iscrive sul corpo. Perché il
godimento – al contrario del piacere che invece unisce – è ciò che separa il corpo da se stesso. Vi è tutta
un’iconografia attorno a quest’oggetto che ritorna durante l’intera opera: dalla già citata ouverture, alla
battuta di caccia nella quarta scena del primo atto dove Tannhäuser diventa preda della comunità divenuta
branco (perché ogni comunità, così come già si vide nel Parsifal de La Monnaie del 2011, si basa sempre
sull’esorcizzazione del godimento), all’arco che viene usato a mo’ di arpa da parte di Tannhäuser durante la
sua performance da cantore. Ma la freccia diventa poi anche la freccia del tempo durante il terzo atto, quello
che ha più a che vedere con la morte con il risultato di emancipare l’oggetto da ogni facile simbolizzazione.
Perché il teatro di Castellucci contrariamente a quanto spesso viene detto non è un teatro del senso, della
simbologia o della metafora; non è un teatro dove gli elementi rimandano ad altro rispetto che a loro stessi. È
semmai una scena dove gli oggetti vengono sottratti dalla loro referenza metaforica. E questo si può fare non
tanto richiamandosi a un’immediata materialità dell’inerte (per cui una freccia non sarebbe nient’altro che
una freccia) ma semmai attraversando le interpretazioni e le densità significanti fino che alla fine non venga
isolato il resto di ogni interpretazione. Così come la zampa di gallina nella Genesi la freccia diventa un luogo
di condensazione dello spazio scenico, una sorta di elemento di striatura che fa da esca per l’occhio dello
spettatore. È a questo proposito che Marie Hélène Brousse ha parlato del teatro di Castellucci come un
“teatro degli oggetti” (Il teatro degli Oggetti. Sguardo, voce, escrementi, in Piersandra Di Matteo, a cura di,
Toccare il reale. L’arte di Romeo Castellucci, Cronopio, 2015).

 



 

E tuttavia la messa in scena del Tannhäuser diventa tanto più convincente quanto più si allontana, come nel
terzo atto, da ogni finzione scenica e da ogni connessione illustrativa. È proprio nell’ultimo atto che vediamo
due cadaveri con i nomi dei cantanti che interpretano Elizabeth e Tannhäuser che piano a piano si
decompongono (attraverso diversi stadi che vanno dal cadavere vero e proprio fino alla polvere) mentre una
scritta progredisce dall’infinitamente piccolo (il nanosecondo) all’infinitamente grande (milioni e milioni di
anni). La messa in scena a questo punto smette di farci vedere quello che le parole del libretto dicono: si
tratta di una connessione nella separazione dove del libretto si isola un elemento soltanto, quello del tempo.
Come sempre in Wagner l’amore dovrebbe culminare nell’unione della morte, eppure in questa vera e
propria pulsione di morte vi è qualcosa che è tutto il contrario di una sublimazione dell’amore nell’eternità
della morte. Al di là dell’ultimissima riconciliazione finale, Tannhäuser nell’ultimo atto diventa il classico
eroe wagneriano che è costretto a vagare per il mondo senza riuscire a morire, dove cioè questa figura
dell’eternità oltre il tempo mostra tutta la sua faccia inquietante. Castellucci in questo atto vuole proprio
giocare con questa dimensione fuori-dal-tempo della vita: come se ci fosse qualcosa che possa oltrepassare la
finitudine del corpo; come se l’amore non appartenesse al campo della vita, ma a tutti gli effetti a quello
dell’infinità.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



