DOPPIOZERO

Il “tocco” di Socrate

Francesca Rigotti
3 Luglio 2017

Il temadel 2017 del Festival di Filosofia*“Filosofi lungo I'Oglio”, che ogni anno propone ai relatori un tema
da declinare secondo le loro personali competenze, conoscenze e intuizioni filosofiche, &€ “Toccare”. Gesto
automatico o voluto, percezione aptica che fada ponte tranoi e lareadta, il toccare & essenziale nel nostro
abitare il mondo. Ed é essenziale anche riguardo alla conoscenza, perché e importante che le personeele
cose ci tocchino affinché possiamo e vogliamo conoscerle. Ci tocchino secondo alcuni aspetti della
ricchissima polisemia del termine: perché ci coinvolgono (ci riguardano davicino), perché ci interessano (ci
colpiscono e ci affascinano) e perché coinvolgono (investono e sfiorano) i nostri sensi e la nostra mente.

Diciamo cheil toccare € indispensabile all'esperienza e ala conoscenza e alarelazione affettiva, eppure ci
rendiamo tutti conto anche senza essere degli specialisti che oggi tocchiamo sempre meno siale cose siale
persone. Che cosa cio puo significare? Di fatto tasti e schermi sono le cose con le quali entriamo
maggiormente in con-tatto, con la punta delle dita e con lo sguardo, e che sostituiscono oggetti artificiali e
naturali, toccati aloro volta da macchinari, strumenti, attrezzi e apparati. Tocchiamo o sfioriamo sempre piu
tasti — e presto non toccheremo pit nemmeno quelli — e sempre meno tocchiamo gli oggetti, e poco
tocchiamo le persone, quasi per nullale persone anziane, i vecchi, delegando questo gesto alle persone che se
ne prendono cura a pagamento. |nsomma usiamo sempre meno le mani anche se attiviamo ogni momento le
punte dei polpastrelli. Mettiamo dei mediatranoi e le cose, le percepiamo a distanza e tramite
intermediazione di schermi, come se toccare con mano larealta fosse passato di moda, non piu importante.

Sapere étoccare

Eppure sappiamo bene che Aristotele ritenevalil tatto il piu filosofico dei sensi, in quanto esso e prioritario ai
pragmata (le cose, gli oggetti) [De anima 422-423]; il tatto € piu generale e piu intimamente legato loro della
vista. Attraverso il tatto infatti la psyché individua le cose come identiche a sé e toccando il particolare
identifica l'universale. Del resto, tuttala filosofia, nella sua storia, ha cercato di spiegare la natura del pensare
con qualche analogiatrail processo del pensare e la percezione sensoriale. Anche setali analogie non sono
rese esplicite, € possibile inferire dai termini e concetti usati dai filosofi che ogni loro tentativo di trascendere
il corpo e condizionato in un modo o nell'altro dal suo inizio corporeo (Rosen 1961, p. 127). Lo mette benin
evidenza proprio il filosofo del corpo e del toccare per eccellenza, Jean-Luc Nancy. Per Nancy |'esistenza é
esposi zione corporea, non c'e atra evidenza che quella del corpo. Il nostro esistere € il toccare: «noi Ci
tocchiamo in quanto esistiamo. Il nostro toccare € cio che ci rende noi» (Nancy, Essere singolare plurale, p.
22). 1l senso principe dellafilosofia € sempre stato la vista. Mala vista non potrebbe essere una forma di
tatto, potremmo chiederci insieme a Aristotele e a Nancy, se allafineil problemae di come I'incorporeo del
discorso e dell'immagine toccail corporeo del corpo e delle cose? Seil problema é di come lares cogitans, la
mente cartesiana, tocca lares extensa, la materia? Ma se la mente, la res cogitans, fosse anch'essa si cogitans
ma anche extensa, come si chiede Freud in un appunto del 1938, aggiungendo subito dopo «ich weil3 nicht
davon», non ne so niente? Se s immaginasse |a spazialita come proiezione dell'estensione dell'apparato
psichico invece che, kantianamente, condizione apriori del nostro apparato psichico?


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-tocco-di-socrate
https://test.doppiozero.com/francesca-rigotti

Insommaiil toccare che alivello di vita quotidiana stiamo estromettendo dalle nostre vite pare riemergere da
altri aspetti dell'esistenza, in particolare, paradossalmente, nel momento del pensare, del conoscere.

5 giugno - 17 luglio 2017
X1l edizione FESTIVAL FILOSOFI LUNGO L'OGLIO

"TOCCARE

Il pensiero impertinente

Se tutto cio pud sembrare bizzarro, e ancora piu bizzarro potra apparire quel che diro in seguito, in particolare
con lastoriadel filo di lana, me ne giustifichero dicendo cheio, sulla scortadi altri autori, pratico uno stile
di pensiero impertinente. Impertinente in quanto non pertiene, non e veritativo, non e risultato di un
adeguamento della cosa con l'intelletto anzi viola palesemente tale relazione. E impertinente anche perché un
po' insolente e maleducato, oltre che bugiardello (Cohen 1966, p. 114). Il pensiero impertinente contribuisce
aquellaformadi comprensione del mondo che qualcuno ha chiamato, in altri contesti, il suo reincantamento.
Lo metterd in praticain rapporto ala declinazione che intendo dare a toccare, chiedendomi se ancheil
leggere, lo studiare, I'apprendere, il pensare, il filosofare, siano unaforma silenziosa di tatto e contatto (forse
persino amoroso); domandandomi se sottolineando questo aspetto incantato e quasi magico possiamo
recuperare dallafinestra quel tatto che stiamo buttando fuori dalla porta. Mi soffermo dunque
sull'importanza della prossimita fisica per quanto riguarda siala conoscenza, sial'amore (affetto, eros, etc.)
sullabase di acuni dialoghi platonici, il Teage, il Smposio, il Fedro.

Il Teage o0 Teagete, € un dialogo forse spurio. Anzi, € considerato spurio proprio per la stravagante
affermazione che stiamo per esporre. E il passo in cui il giovane Aristide dice a maestro Socrate che sente di
progredire nella sapienza semplicemente standogli accanto, nella stessa stanza, ma soprattutto quando siede
vicino alui, standogli vicino e toccandolo [130d, €].

«Ti diro, Socrate» rispose «una cosa incredibile, per gli dei, ma vera! lo, infatti... progredivo quando ero
insieme a te, anche se solo ero nella stessa casa, ma non nella stessa stanza; di piu, pero, quando ero nella
stessa stanza, e molto di piu, mi sembrava, quando, stando nella stessa stanza, guardavo verso di te mentre
parlavi, piu di quanto guardavo da un'altra parte; ma soprattutto e in sommo grado progredivo quando
sedevo proprio vicino a te, standoti accanto e toccandoti» (kai haptomenos, Teage 1997).



Di questo strano procedimento didattico in base al quale I'influenza di Socrate verrebbe convogliata dalla
prossimita fisicae dal contatto, alcuni autori disincantati e disincantanti hanno criticato |'aspetto magico,
guasi taumaturgico, che presupporrebbe |'esistenza di un misterioso fluido magnetico: il potere di influenza di
Socrate — ci spiegano in maniera disincantata - sarebbe legato allo stimolo intellettuale che proviene dalla sua
frequentazione e non c'é nulla di misterioso in quel passaggio di saggezza. Noi che invece stiamo compiendo
I'operazione impertinente della Wiederver zauberung o reincantamento - che nulla ha a che fare con riti

magici o spiritici e contesti esoterici € nemmeno trascendenti! - la pensiamo diversamente.

Ma andiamo avanti con un atro dialogo, il dialogo sull'amore per eccellenza, il Simposio. All'inizio del testo,
del quale probabilmente il passo del Teage € unareminiscenza, Socrate si presenta alla cena indetta da
Agatonein ritardo perché se ne era stato immobile nel vestibolo a meditare, e a suo ingresso il padrone di
casalo interpella cosi:

«draiati qui, Socrate, presso di me, in modo che, toccando te, anch'io goda della recondita sapienza che s
accostata ate nel vestibolo...»

Socrate si sedette e disse: «Sarebbe bello, Agatone, se la sapienza fosse fatta in modo da scorrere, se ci
tocchiamo |'un |'altro, da chi e piu pieno a chi € pit vuoto, cosi come nelle coppe |'acqua scorre attraverso il
filo di lana dalla piu piena alla piu vuota [175d]».

Il passo € molto interessante perché evoca l'idea che la comunicazione intellettual e, |'ispirazione persino,
possa essere suscitata da contatto fisico. Anche in questo caso i commentatori disincantati rovinano il bello
della storia spiegando che Socrate sta ironizzando, e Socrate stesso di fatto incoraggia questa lettura,
suggerendo che s tratti di una mera analogia. Nonostante Platone noi proviamo a non scoraggiarci e ad
applicare il metodo impertinente del reincantamento. E proviamo a ripetere a nostra volta |'esperimento.
Eccolo qua. Basta prendere due coppe, due bicchieri, uno vuoto e uno pieno d'acqua, metterli su un piano e
immergere in ognuno dei bicchieri i due capi di un filo di lanalungo pochi centimetri. Lentamente il
bicchiere pieno iniziaa svuotars e l'atro ariempirsi, finché dopo qual che tempo I'acqua raggiunge lo stesso
livello nei due recipienti. Si tratterd, detto nel linguaggio disincantato, di un fenomeno di capillarita dovuto
aleinterazioni frale molecole di un liquido e un solido sullaloro superficie di separazione. Detto nel
linguaggio reincantato si trattera di una sorta di contatto amoroso, che non comportain questo caso una
componente erotica.



J 49
i m T

Mario Amato, Del tatto, owero gratificazione epidermica.

Il tocco erotico

Essa e invece presente in un altro passo del Smposio, quello in cui Diotima afferma che:

«toccando I'oggetto bello — e stando in sua compagnia— (I'uomo di valore) partorisce e generale cose di cui
eragravido dalungo tempo» [209c].

Siamo nella parte in cui Socrate riferisce le parole di Diotima di Mantinea, donna sapiente che sa quanto
alcuni uomini siano bramosi di fama e gloriaimmortale, per la quale sono disposti a soffrire fatiche e
pericoli. E il tipo di uomini che, preferendo creare idee e opere dell'ingegno piuttosto che procreare figli, va
in giro a «cercare |'oggetto bello in cui potra generare». Trovatolo, lo tocca e stando in sua compagnia genera
molte e belle opere. Qui abbiamo una componente erotica come impulso a quella generativa (di idee) che non
e presente né nella scena del Teage néin quelladd filo di lana.

[l filo di lana

Ma riprendiamo proprio quel filo e quella analogia e leggiamola con maggior attenzione:

“Sarebbe bello, 0 Agatone, se la sapienzafosse tale, che potesse scorrere da chi ne hadi piu achi ne hadi
meno, solo che ci si attaccasse I'uno all'altro, come fal'acqua nelle tazze, che dalla piu piena passa ala meno
piena atraverso un bioccolo di lana” etc.

Platone scrive; “dia tod 'eriou” . 'Erion, ou (to) sta per lana, pelo, peluria. E forma atticatardivadi eiros, n.,
che elalanaper Omero. Malaformaion, se non andiamo errate, € anche, nel greco antico, un suffisso per il
diminutivo. Senoi lo applicassimo a'Er?s, ?tos (0), non avremmo ancora 'erion’, questa volta nel senso di



piccolo amore? Che attraverso quel filo insieme ala sapienza, si trasmetta anche |'amore? Che la sapienza si
trasmetta attraverso I'amore? Che questo sia“il filo di lana dell'amore e della sapienza” ?

Noi non sentiamo piu |I'assonanza el gioco di parole, ma Platone doveva avvertirlo ancora.

L'idea che vi propongo di sviluppare con me consiste nell'individuare, seguendo il filo del filo di lana,

I'anal ogia tra amore e conoscenza attraverso il rapporto del toccare, del tocco socratico; dellatra-smissione e
tra-dizione del sapere di tipo amoroso-aptico (= tattile) come nel fenomeno del liquido che si trasmette nel
filodi lana.

L'ideadi Agatone di una sorta di trasmissione corporea della sapienza attraverso il tocco suggerisce a Socrate
il paragone col processo di trasmissione capillare dell'acqua attraverso il filo di lanain cui I'acqua scorre dalla
coppa piu piena alla piu vuota; I'acqua-sapienza, che Socrate qualifica con una serie di espressioni figurate.

L a sua sapienza € come sogno (hosper onar). Quelladi Agatone invece é fulgida e in crescita, lampeggiante e
amolti manifesta. Cosi, con una serie di reciproci complimenti si conclude I'episodio e I'atmosfera del
banchetto iniziaarilassarsi. Socrate si distese e ceno e al momento delle libagioni iniziarono i discorsi. Noi li
lasciamo conversare e torniamo a nostro filo in cui I'acqua scorre dalla coppa piu piena alla piu vuota.

L'influenza tramiteil tocco: il pieno eil vuoto

L'idea dell'amore e della conoscenza come riempimento di un vuoto e ben presente anche nel Fedro. In
guesto dialogo platonico s faesplicito riferimento allaretoricae a linguaggio, maanche a desiderio
d'amore, che viene collegato per analogiaa quello di cibo e bevande. La mancanzadi risposta e cio che
reiterail desiderio, o come lo chiama Dante, I'appetito. L'amante, |'affamato, |'assetato, il lettore, |o studioso,
vogliono di piu.

Che I'amore come il linguaggio, laretorica, siain qualche modo un liquido che fluisce e scorre (rhein), come
nel filo di lana del Smposio — & immagine ricorrente anche nel dialogo Fedro. Innanzitutto, il dialogo s
svolge al'esterno (unararital), in quel luogo incantevole dove Fedro e Socrate decidono di fermarsi a
conversare. Si siedono infatti sotto un platano dove ci sono, nella calura estiva, ombra, unalieve brezza, erba,
erivi d'acquapuri e trasparenti. Oltre a cio scorre sotto |'albero una gradevolissima fonte d'acqua fresca, e fa
eco a venticello il coro delle cicale. E un‘acqua che scorre quale scorre I'amore tra gli amanti che stanno
vicini comei boccali congiunti dal filo di 1ana, mentre |e cicale cantano e cantano, dimentiche di bevande e
cibo, loro, e muoiono prima di accorgersene, immerse come sono nel loro desiderio di cantare e riempirsi del
piacere nel canto.

E un'acqua-amore che facilita la conoscenza, sostiene Platone, quando I'amore si eserciti insieme ala
dialettica per andare insieme alaricerca del vero, in una comunanza che si fonda sull'amore per la verita,
I'amore del maestro per i discepoli, I'amore dei discepoli per il maestro, I'amore di tutti per la veritache e
frutto del loro reciproco amore.

Filosofi lungo I'Oglio, 16 luglio 2017, «Toccare».

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




