DOPPIOZERO

L "avveniredi un’avver sione

Claudio Vercelli
3 Luglio 2017

E uscito da pochi mesi anchein Italial’ agile ma enciclopedico volume di Pierre-André Taguieff su

L’ antisemitismo. Pregiudiz, teorie, comportamenti (Cortina editore, Milano 2016). La sua prima edizione
data al 2015, per le Presses Universitaires de France. Il testo in traduzione si rivela denso, ben articolato e, a
medesimo tempo, di utile lettura anche per il modo in cui il materiale € organizzato e quindi proposto a
lettore. Dieci capitoli sintetici sull’ evoluzione dell’ odio contro gli ebrel, sui criteri per interpretarlo, sulle
parole per raccontarlo. Si trattainfatti di un libro che offre una scansione tematica e storica, logicae
cronologica, permettendo cosi di definire i termini del problemaei suoi numerosi riflessi sul presente. Una
sortadi handbook, in buona sostanza, che dopo un percorso di riferimenti e ragionamenti fa quindi il punto
della situazione odierna, sia sul piano dell’ evoluzione fattuale, materiale del pregiudizio antiebraico, siasullo
stato dellariflessione e della pubblicistica di merito.

Non e l’unico in materia, avendo il lettore a disposizione un ampio ventaglio di offerte editoriali, masi
segnala per |’ asciutto rigore. L’ autore, sociologo e storico delle idee politiche e socidli, direttore di ricercaal
Centro nazionale francese per laricerca scientifica e docente all’ Istituto di studi politici di Parigi, € damolti
anni impegnato sul versante dell’ analisi scientifica del razzismo. La sua personale biografia, culturale come
politica, e tanto vivace quanto, atratti, quasi contraddittoria. Soprattutto per coloro che gli hanno contestato
I’ipotetico eclettismo di certe scelte intellettuali, a partire da una netta posizione afavore d' Isragle. Di sé dice
d essere un repubblicano di sinistra mentre da certuni, siatrai suoi critici che non, e descritto come un
liberale dai tratti conservatori sul piano valoriale e un approccio progressista rispetto all’ orizzonte politico.
Qualsiasi giudizio in merito non puo tuttavia esulare dalla conoscenza del dibattito che damolti anni éin
corso in Franciarispetto al trittico cittadinanza-integrazione-identita, quasi che esso avesse sostituito quello
rivoluzionario dell’ eguaglianza-fraternita-liberta. Taguieff vi € parte integrante, operando sulla materia
dell’immaginario razzista ma anche rispetto al temadei processi di costruzione delle appartenenze
simboliche e politiche che fanno da tessuto connettivo alle societa postindustriali.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lavvenire-di-unavversione
https://test.doppiozero.com/claudio-vercelli




Qualche suo dato biografico pud quindi aiutare a capire come nella sua personale traiettoria si innestino
elementi di un piu generale percorso compiuto da una parte della intellettualita d’ oltral pe. Benché non abbia
origini ebraiche e sianato in Francia nell’immediato dopoguerra, figlio di un russo e di unadonnadi origini
polacche, & sempre stato prossimo alla cultura semita, in tutte le sue piu sfaccettate manifestazioni. Di essa ha
subito i molteplici influssi, consolidati anche da frequentazioni, gia negli anni degli studi, con coetanei ebrei
e dallaletturadi autori provenienti dal mondo aschenazita. A meta degli anni Sessanta, mentre si specializza
nei campi dellalinguistica, della semiotica e dellafilosofia, hamodo di militare culturalmente nell’ ampio e
variegato universo dell’ estrema sinistra francese, per poi collocarsi nell’ area situazionista, in una miscela di
marxismo eterodosso, rimandi all’ anarchismo, simpatie per il luxemburghismo ma anche attivismo culturale
e fascinazione per il surrealismo. Non eral’ unico, all’ epoca, prima che la diaspora degli intellettuali engagés
concorresse da un lato alla nascita del nouveaux philosophes e dall’ altro atortuosi percorsi di revisione,
conversione se non di rifiuto e diabolizzazione delle proprie militanze trascorse. Rimane il fatto che Pierre-
André Taguieff in quel lungo periodo di tempo coltivo la sua passione per due autori, Gilles Deleuze e
Frederich Nietzsche.

Da quelle premesse gli derivo poi I’ adesione ad alcuni soggetti della galassia antirazzista, particolarmente
presente nella Francia post-coloniale, che andava recuperando a proprio beneficio, con gli anni Settanta, la
crisi eil “riflusso” della partecipazione. Cosi, quindi, con il Movimento contro il razzismo e per I’amicizia
trai popoli (il Mrap) o per laLegainternazionale contro il razzismo e |’ antisemitismo (laLicra).
Segnatamente, basti ricordare, come giaci e capitato di riscontrare parlando dell’ «affaire Bensoussan», che
unaparte di queste organizzazioni € non da oggi contestata per un approccio particolarista alle grandi
guestioni dell’ integrazione e della coesione sociale, cosi come per una visione esclusivamente culturale (le
appartenenze identitarie) dei conflitti che attraversano la Francia e |0 stesso continente europeo. Con gli anni
Ottanta e Novanta Pierre-André Taguieff prosegue su due tracciati: sul piano professionale va consolidando il
suo ruolo di docente; sul versante culturale e scientifico si adoperainvece come consulente di rango per SOS
Racisme, dirigendone I’ Osservatorio sull’ antisemitismo nonché collaborando anche con la Commissione
nazionale consultiva dei diritti umani, sempre sui temi del razzismo. Ancheintali vesti, divenne quindi
consigliere politico di Jean-Pierre Chevénement, quest’ ultimo personaggio di rilievo del socialismo francese,
piu volte ministro, alternativamente soprannominato «Che» oppure «gollista rosso», per lamiscela di
nazionalismo, progressismo ed euroscetticismo che da sempre ne accompagna le prese di posizione
pubbliche.

Alcune vicende hanno connotato latraiettoria dello studioso negli anni piu recenti: afronte del suo
inesauribile (ed inesausto) impegno sul versante dello studio dell’ antisemitismo, il posizionamento politico di
Taguieff si &€ sempre piu accentuato nel senso di una critica marcata verso la destra cosi come nei confronti
della sinistra storiche, evidenziando come solo la democrazia liberale possa preservare un concreto spazio di
liberta per gli individui. Il fuoco della polemica, che attraversa anchei suoi lavori sull’ antisemitismo,
rimanda all’ incontro e a confronto con le culture non europee, ossia con il bagaglio dell’immigrazione. Da
unatale sensibilita sono quindi derivate alcune manifestazioni d opinione, come la sottoscrizione, nel 2005,
di un «appello contro il razzismo anti-bianchi», promosso dal movimento ebrai co-sionista Hashomer Hatzair
e da Radio Shalom. Sottoscritto dadiversi intellettuali —trai quali il filosofo Alain Finkielkraut, il giornalista
del Nouvel Observateur Jacques Julliard eil suo collega Ghaleb Bencheikh, il futuro ministro Bernard
Kouchner, come anche il cineasta Elie Chouraqui (stigmatizzati da una parte dei loro critici come figure di
establishment, espressione di una sorta di «blanchitude») — denunciava le aggressioni subite dai frances di
pelle bianca da parte di immigrati maghrebini, nel corso di diverse manifestazioni, ma anche e soprattutto
al’interno delle scuole francesi, quel «territori perduti della Repubblica», come lo stesso Georges
Bensoussan veniva definendo i licel delle periferie metropolitane.



Di unatale conflittualitainteretnical’ appello dava unalettura molto decisa, quelladi una sortadi razzismo
simmetrico a quello esercitato contro le persone di colore, ma di segno esattamente capovolto. Al riguardo
Finkielkraut parlo di «francofobia», a stabilire una sortadi parallelo con I’ antisemitismo e I’islamofobia
«Ebrei e francesi sono messi alaberlinainsieme», ribadivail filosofo, mentre la negazione delle loro qualita
umane «portaal peggio», pensando al ballottaggio tra Jacques Chirac e Jean-Marie Le Pen durante e elezioni
presidenziali del 2002. Affermavail testo del documento: «si tratta di una questione di equita. Si € parlato di
David, s € parlato di Kader ma chi parla di Sébastien?». Giain quegli anni la spaccaturatra

I” associazionismo antirazzista andava delineandosi nettamente, trovando nella «questione islamica» un suo
punto di non ritorno. La Legadei diritti dell’uomo (laLDH), per voce dell’ allora suo presidente Michel
Tubiana, ammetteva una «dimensione razzista» in certe violenze malaricollegava all’ «odio sociale» di cui
gli immigrati sarebbero stati trale prime vittime. I Mrap indicava che «dietro queste violenze ci sono
persone escluse [ ...trattandosi] del prolungamento di altre violenze».

»

Pierre-André Taguieff.

L’ambiguafigura di Dieudonné M'balaM'bala, il comico, polemista e poi “politico” dai tratti antisemiti,
ispirato a suprematismo nero e all’ antisemitismo, aveva fatto capolino sulla scena pubblica. Nel mentre
Pierre-André Taguieff aveva proseguito le sue ricerche, partite da Nietzsche e dal suo impatto sul pensiero
politico occidentale, arrivando a studiare il fenomeno politico ed intellettuale della «Nouvelle Droite» cosi
come il «nazional-populismo» del Front National. Anche in questo caso non erano mancate le polemiche,
vedendosi accusare dal quotidiano Le Monde, in un «Appello allavigilanza», insieme ad altri intellettuali
come Serge Latouche, Alain Caillé, Ignacio Ramonet, di avere collaborato con riviste ed editori di destra. In
Francia é prassi diffusaredigere pubblicamente liste di amici o avversari sulla scortadel loro posizionamento
culturale, per poi lanciare interdizioni in formadi richiami all’ osservanza di appartenenze politiche, piu o
meno consolidate e condivise. Un medesimo biasimo gli era derivato dalla pubblicazione degli studi Sulla
Nuova Destra (usciti in Francianel 1994 ein Italia una decinad’ anni dopo).



Bencheé Taguieff abbia sempre contestato I’impostazione differenzialista e identitaria che e alla base del
pensiero di autori come Alain de Benoist, il maggiore teorico della Nuova Destra, le sue interlocuzioni, sia
pure a distanza, con quest’ ultimo gli sono valse unarinnovata accusa di collusione culturale con I’ oggetto del
suoi studi, in una sorta di irrisolta identificazione e inconfessabile simpatia che sarebbero all’ origine delle
ricerche che vafacendo. A questi rilievi lo studioso ha sempre risposto seccamente, definendo le critiche
come frutto di pigriziaintellettuale e di cristallizzazione nel giudizio. Rispetto all’ evoluzione del Fronte
Nazionale di Le Pen, dagli anni Ottanta ad oggi, Taguieff ha cercato di emancipare leriflessioni dagli
approcci pit consolidati, ancora fortemente debitori di un’impostazione interpretativa che ne riconduceva
I"'impatto al solo radicalismo di destra, mera estensione del fascismo storico e del collaborazionismo. Ad
contrappone la categoria del nazional-populismo, cogliendo la rielaborazione della piattaforma ideol ogica
che la formazione neofascista da tempo va formulando. Nel complesso, mentre |o studioso € andato
ordinando il suo complesso e stratificato lavoro, articolandolo intorno alle metamorfosi del razzismo e

dell’ antisemitismo in quanto radici di una parte del radicalismo politico e alle dinamiche socio-politiche
francesi, le reazioni dei suoi critici si sono intensificate.

Gianel 2002, infatti, era stato etichettato come «neoreazionario», un termine coniato da Daniel Lindenberg
ed esteso ad Alain Finkielkraut, André Glucksmann ma anche, con il trascorrere dei tempi, a Michel
Houellebecq e ad altri ancora. Si trattava dei cascami della lunga polemica, atratti velenosa, comunque
sempre astiosa poiché fortemente personalizzata, che gia venticinque anni prima aveva diviso i «nuovi
filosofi» dalla sinistra che si riconoscevaintorno aLe Monde, aLe Nouvel Observateur e ad unarilevante
fetta della pubblicistica e del mondo accademico francese. Se negli anni Settanta il nucleo del conflitto
ruotavaintorno al discorso sullo stalinismo e sul totalitarismo oral’ asse si era spostato sul nesso tra
antirazzismo e politiche dell’ integrazione nei confronti dell’immigrazione musulmana. Lo scambio di idee ha
spesso superato i limiti dellacritica, per trascendere nell’ invettiva. Nelle sue repliche Taguieff ha
ripetutamente affermato che i suoi contestatori, nell’ accomunare impropriamente intellettuali dai percorsi
culturali anche molto diversi, mettendoli infine alla berlina, si rivelavano I’ essere esponenti di un circuito
progressista debitore del politicamente corretto, ovvero espressione, in quanto «conformisti felici» di un
sodalizio liberale e libertario connotato dalla cristallizzazione dei modi di pensare larealta.

Di Ii anon molto avrebbe infatti parlato, in un libro firmato con Matthieu Baumier, di «stalinizzazione degli
spiriti». Al netto delle polemiche pubbliche, peraltro non separabili dall’ evoluzione dei suoi studi, Taguieff
ha tuttavia garantito un vigoroso apporto alla riflessione sull’ antisemitismo, partendo dal lascito dello storico
L éon Poliakov e del sociologo Norman Cohn. Di fatto, ne € un sistematizzatore, dividendosi traricercae
divulgazione. Indiscutibile, in tuttala suariflessione, € 1o sforzo di mantenere ed alimentare un approccio
scientifico ai temi chelo vedono in primalinea.

L a sua opera piu importante, in sé voluminosissima, in una produzione bibliografica divenuta oramai
impressionante per |a sua enciclopedica estensione, rimane La forza del pregiudizio. Saggio sul razzismo e
sull’ antirazzismo, pubblicato in Italianel 1994 ma uscito in Franciagia sei anni prima. Due sono le forme di
razzismo identificate come dominanti, alle quali corrispondono logiche diverse se non opposte. Laprimae
quella dell’ eterofobia e del falso universalismo, nella quale le differenze sono negate afavore

dell’ assimilazione coatta ad un unico modello di riferimento. La seconda, invece, rinvia al’ etercofilia, legata
al particolarismo e, in immediato riflesso, al differenzialismo, che postulala separazione dei gruppi umani
per preservarne i cosiddetti «tratti originari». Larisposta antirazzista, per lo studioso non meno illusoria di
guellarazzista, consiste in un gioco di specularitainverse: nel primo caso rinvia al’ esaltazione di un
relativismo culturale, che si trasfonde nella politica delle «identita», mentre all’ eterofobia subentral’ agire
assimilazionista, fondato su unafittizia condivisione di comuni «valori». Unasortadi gioco dei chiasmi,



ossiadi ribaltamenti ideologici, dove il dato comune rimane I’incapacita di cogliere la mutevole morfologia
delle nostre societa, afavore di un essenzialismo, nel quale gli individui sono incapsulati dentro fittizie
appartenenze.

Una copertina antisemita di " Der Surmer”, settimanale nazista, 1934.

Come autore di numerose opere in materia, torna frequentemente ad interrogarsi sull’ attualita

dell” antisemitismo. | capisaldi, che si rinnovano anche nel volume pubblicato dall’ editore Cortina, dove sono
indagati nessi, continuita ma anche discontinuita tra antigiudaismo religioso e antisionismo, tra giudeofobia
(termine prediletto dall’ autore e come tale utilizzato come referente di significato) e antisemitismo moderno,
rimandando al’immaginario dellateoriadel complotto, di cui | protocolli del savi anziani di Son
costituiscono I’ architrave epistemologica. Riecheggiano nelle pagine del volumei richiami alla
«neogiudeofobia» (espressione che eratitolo di uno studio che Taguieff licenzid gianel 2002), laddove una
chiave di interpretazione dell’ antisemitismo contemporaneo viene identificata nell’ avversione contro il
sionismo, inteso non come il movimento nazional e ebraico bensi in quanto sembiante ideologico sotto il
quale I’ ebraismo celerebbe la sua imperitura vocazione al dominio del mondo. Per 1o studioso sussiste un



rapporto di stretta derivazione idealtipicatral’ antisionismo sovietico, sviluppatosi giaai tempi di Stalin e poi
recuperato dopo la Guerradei sei giorni del 1967, e |’ attual e dottrina giudeofobica praticata dai movimenti
del radicalismo islamista. Con |’ aggravante che il rigetto del sionismo in quanto «complotto mondialista» di
impronta semitica, sarebbe ben piu di un corredo politico, costituendo semmai una sorta di subcultura
presente un po’ in tutto il mondo musulmano, e non solo in esso, trattandosi di un grande «alibi» rispetto
all’'incapacita di formulare diversamente i grandi problemi delle agende politiche nazionali e di quella
internazionale.

L’ accostamento tra antisionismo e antisemitismo gli e valsa da tempo una nuova bordata polemica, che non

si e per nullaesaurita. All’ accusa di indebita confusione tra fattispecie distinte, ossia di mancanza o difetto di
scientificita, s accompagna quella di essersi trasformato in un difensore a prescindere delle politiche dei
governi israeliani. Due obiezioni secche, alle quali Taguieff ha sempre risposto duramente, avendo peraltro
sottoscritto le posizioni afavore della nascita di uno Stato palestinese. Ne L’ antisemitismo, al netto di critiche
e polemiche correnti, I’ autore si interroga sulla complessita del fenomeno social e giudeofobico,
concependolo nel medesimo tempo come un fattore di evidente esclusione per coloro che ne sono destinatari,
in quanto vittime, ma anche di integrazione per i soggetti che ne beneficiano degli effetti a carico altrui.

Esclusione di unaminoranza“densa’, gli ebrei, tale per gli elementi di reciprocita e di soggettivita culturae e
identitaria, come anche per il grado di integrazione dentro la societa, di contro aladifficile coesione di
maggioranze altrimenti arischio di tenuta. In altre parole, laprass pregiudiziosa, comungue stigmatizzante,
ha una funzione specifica, richiedendo di essere analizzata e interpretata quand’ essa si rivolge essenzialmente
non tanto a coloro che ne fanno |e spese ma a quanti ritengono di poterne ottenere un ricavo rispetto ai propri
interessi. Il punto di vistadi Taguieff, per intenderci, piu che “etico”, ossia esterno a fenomeno osservato,
intende semmai essere “emico”, calandosi dentro il percorso razzistain quanto tale per meglio coglierne la
reale fisionomiae I’ effettivo spessore. Da questo angolo visuale, la giudeofobia, comungue, ovunque e
contro chiunque si esprima, non € mai un fatto occasionale, fortuito, momentaneo, bensi il prodotto di

un’ evoluzione politica che, in eta contemporanea, s intrecciaai processi di produzione della cittadinanza.

Cioriflettendo, Taguieff riprende le suggestioni di Jean-Paul Sartre quand’ egli diceva che |’ antisemitismo «é
al tempo stesso passione e una concezione del mondo». Eravamo nel 1954 ma sessanta e piu anni dopo la
questione sembra riproporsi in tali termini. Ai due capi del problemaidentificati dal filosofo francese si
potrebbe aggiungere un terzo elemento, quello della tradizione nera, una pedagogia diffusa, aforte impatto
sociale, che uno studioso del radicalismo di destra e delle subculture fasciste come Francesco Germinario
definisce nella sua qualita di «ideologia» contemporanea (si veda al riguardo il suo volume Antisemitismo.
Un’ideologia del Novecento, uscito per i tipi della Jaca Book nel 2013). L’ aspetto piu problematico e
urgente, come anche quello maggiormente aperto a considerazioni non ancora conclusive, rimane comunque
quello che I’ autore affronta quando stabilisce un nesso robusto tra antisemitismi (il plurale non e per nulla
casuale) e antisionismo.

Vale quindi lapenadi fare ancora un inciso, poichérinviaallalottaal «giudaismo mondiale», quando la
strumentalizzazione dell’ antirazzismo (“siamo tutti eguali magli ebrei restano, nel loro intimo,
irriducibilmente diversi”) si incontra con la demonizzazione del sionismo, in quanto espressione di una
potenza occultainternazionale, nel nome, molto spesso, dello smascheramento del «disegno imperialista.
Sul verosimile tracciato che dall’ avversione contro gli ebrei, come individui e in quanto comunita diasporica,
transitaverso il rifiuto dello Stato di Israele nella sua natura di «ebreo collettivo», altro plausibilmente si



aggiungera negli studi e nelle analisi avenire. Non solo da parte di Taguieff.

Rimane |I”humus di fondo, gia presente nelle diverse manifestazioni di antisemitismo storico, dove la
“diabolizzazione” del “giudeo”, lavisione manichea e dicotomicadei process storici, I’ appello auna lotta
totale contro il «male satanico», il catastrofismo, I’ apocalitticismo si traslano nell’ enfasi della denunciadella
intollerabile abusivita storica dell’ «entita sionista». L’ autore ci sollecita quindi ariflettere sul carattere
pluridimensionale dell’ antisemitismo, sullacircolaritade suoi costrutti pseudo-razionalisti, sulla sua
persistenzanel corso del tempo, sull’intensita ma anche e soprattutto, come giarilevava Furio Jesi, sullasua
natura di macchina mitopoietica, che genera e rinnovail mito (rassicurante) dell’ ebraismo e degli ebrei come
causa del male nel mondo. In estremasintes, il volume editato da Cortinasi presenta al lettore italiano come
un utile ausilio per fareil punto della situazione rispetto alla discussione in materia, soprattutto a partire dalla
Francia, dove rilevanti sono i confronti sul merito del problema, ma anche per riordinare una serie di idee e di
ipotesi, per poi proseguire nelle indagini di merito.

Pierre-André Taguieff, L’ antisemitismo Pregiudiz, teorie, comportamenti, trad. it. di Rosella Prezzo, Cortina editore, Milano 2016, pp. 139, euro
13,00.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

A BAS LES JUIFS



